


PHILOSOPHIE
TCD




CHAPITRE 1: INTRODUCTION GENERALE A LA PHILOSOPHIE: .....ouviiiiiiiiiiiiiiiicceeeteecc e, 1

1. Origine de |a PhiloSOPNIE fee it e s e e e rtae e e sraaae e e e naaeeeean 2
2. LAMETHODE PHILOSOPHIQUE : ..ottt ettt sttt st sre e s e e 3
3. L'OBJET DE LA PHILOSOPHIE ......etiitieitieiteiite ettt ettt sttt sttt st sttt e sbeesanesane e 4
4. LA FINALITE DE LA PHILOSOPHIE........uuuteetiteiititieeieteteieetieeiet e snanes 5
SUIJETS ET TEXTES <. oottt ettt ettt ettt et et ettt et ettt e e e e e et et e e e e e e e et e e e e e e e e e s e e e s ee e s e s e s er e s e s e s aeeseeeeesesanenenes 6
CHAPITRE 2 : LA CONSCIENCE ET L'INCONSCIENT....cctteittertierieeniesieeteesieesiee st sttt et e b e seeesaeesane e 6
INTRODUCTION ...ttt ettt ettt sttt et b e s bt e sate st s bt e bt e bt e sbeesae e sae e et e enbeesheesaeesanesaneeareenneennes 6
I. LA CONSCIENCE : UNE SPECIFICITE HUMAINE ....c.eoiiiiiiiiieieeeete ettt s 7
[I.  LES LIMITES DE LA CONSCIENCE...... e aes 9
M. [ L@ VY 1 1 1 PSSR 9
CONCLUSION ..ttt ettt ettt e ettt et et et e e e e e e et e e e e et e e e e e e et e e e e e e e e e e e e et e s e s e s e s e e e s e e e e e s e e e s e e aseseseseaeaaees 11
CHAPITRE 3 1 LE LANGAGE ..ottt ettt ettt ettt b e s b e sbt e sttt e et e e sb e e saeesasesabeeabeenbeennes 11
INTRODUGCTION ...ttt ettt ettt ettt sttt et e bt e sbeesbeesatesabesabeeabe e be e bt e smeesmeeeaseenbeenbeenbeesanesanenas 11
I.  Définitions et foNCtions dU laNgagE.....ccuuiiiieiiiii et e 12
II.  QUEL RAPPORT ENTRE LANGAGE ET PENSEE ?....uuvtiiiiiiiieeeciieeecciteeeeeee s siee e e veee e savee e e 13
M. DE L'IMPORTANCE DU LANGAGE ......ootiiiiiiieeeciieeeecteee e siire e e sttt e e staeesssssaeesssasaeeessnsseeesnnsseeenns 15
CONCLUSION ...ttt sttt st ettt e b e st s e st b e b e e b e s me e st e et e e bt e sbeesanesanesaneeaneeaneenns 16
2éme PARTIE : NOTIONS RELATIVES A 'HOMME ET A L’ACTION ..ooiiiiecieeeiee e eeiee e sve e evee e 18
CHAPITRE 6 : LE TRAVAIL, LA TECHNIQUE ET LA QUESTION SOCIALE.........uutiiieieiieieeeeeee e 18
OBJECTIFS DU COURS :...eeiiieee ittt ettt e e e ettt e e e e e e et bttt e e e e e e s abe b eeeeeesesaannreeeeeeeeeeaannneneeaens 18
INTRODUCTION ..ottt ettt ettt st sttt sbe e st sae e s bt e bt e bt e b e e s me e s st e eae e et e eneesreesaeesanenan 18
[ LETRAVAILL. ..ttt sttt et ettt st s bt et b e bt e s st e eae e e e e et e e b e e nreesmeesane e 19
1. Travail, SErvitude, [IDEITE..........uuveeeiiiii bbb a s b abaaaaesasasssasssssasssssanes 19
3. Letravail-SErVIUAR ©. ..ottt st ettt e b e sttt b e e beens 19
D, Travail-lIDEITE ...ttt sttt e b e bttt eeas 19
C. Travail-iNteIlIENCE : ...uveie et e e e s te e e e et e e e e sbte e e e ertaeeeerraeeeeanes 20
d.  Lesens humain du travail f......cocoiiiiiieee e e e 20
e. Métaphysique et morale du travail i........ccueeiiiiiii e 21
f.  Le travail comme devoir @NVEIS QULIUT fi...ccciiiiiiiiiieeie ettt et 21
II.  L'EVOLUTION DU TRAVAIL : TECHNIQUE ET INDUSTRIE, METIERS, OUTILS, MACHINES. ............. 22
1. Del'outil @1a MacChing © ... ettt st sttt e sb e she e st e saee e 22

a. Meécanisation de [a vie de "hOmMME & ..ottt 22



2. Les avantages du MachiniSME. .........euiiiiiiie e e e e e e e rre e e e e e e e e nnareaeeeas 23

3. LeS NAVELLES A AMISTOTE ..ot s bbb 23
3. L’anti machinisme CONtEMPOIAIN. ......c..viiiicieee ettt e et e e e e bte e e e esare e e e ereeeeseneeeeseanes 23
a. Civilisation mécanique et vie SPIritUIIE :.......coccviii i e 23
b. Civilisation mécanique et déshumanisation :........ccceviiiiiii i 23
4.  Reserve sur ’anti MachiniSIME. ....c.c.uiiiiii ittt et e s bt e snee e sbee e 24
a.  Automation et IBEration ©.......cooiiiii e e 24
[ T W - 1 o T 12 o TSR 24
C. HUMANISEr 1€ TraVail @ ..ottt sb e st s be e e 25
M. LA QUESTION SOCIALE. .. e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e 25
1. Le libéralisme ECONOMIGUE. ....uueiiiciiieieiiie e ettt e esiree e et e e et e e e st ee e e s bae e e sabeeeesnbeeeessaseaeeenssenas 25
a.  Adam Smith et [a 10i dumMarché ..o e 25
[ TR I = - =] ol (=R or=Y o] 1 =] L1 0 =TSSR 26
2. Lacritique du libéralisme : le socialiSme MarXiste. .......cccveriiecieeeiciiee e e 26
a. L’échec du libéralisme EConOMIGUE AU 195 SIECIE ©uvuvuvivereereeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee s s eesee s 26
3. Le capitalisme et 1a qUESTION SOCIAIE .....ccicuiiei it sre e 27
R T ol g £ T = Tole Yo Vo T 01 o [V =T3RS 27
o TR I T = (U 1T o TSRS 27
C. LA CONCENTIATION...ciiiiiii e e s e s e s e s 27
(600] 3Tl (V1S3 HEN O OO O TSP PP PUSOPTON 28
SUJETS A FETIEXION ...ttt ettt e e ettt e e e et e e e e e bt e e e e ebteeeeebteeeeestseaesastaeaesastasasenssenasannes 29
35V PARTIE : LA CONNAISSANCE ....couvrniiriineineseisseseseseesse s sese st ssse st ssesens 30
CHAPITRE 5 : LA CONNAISSANCE SCIENTIFIQUE : THEORIE ET EXPERIENCE........ccccovvtririieriiieerirenenenenes 30
I L'EXPERIENCE JUGE DE LA THEORIE ? ..ottt ettt ettt et esaee e sabee e 30
1. Lathéorie : UNE VUE de I'@SPIit e ittt e et e et e e e et ae e e e abee e e e eabaee e eenneeas 30
2. Les différents sens du MOt « EXPEIIENCE M fiicuiiiiiiciiie ettt e eetee e e ree e e e bre e e e areeas 31
3. L'EXPEri@NCE MISE BN CAUSE I.eeeiviieeeeiiieeeeireeeeetreeeeeetteeeeeesteeeeaastaeesaassaseseastssaesassssessassssessasssessnnes 31
4. Critique MOorale de 'eXPErIENCE :....ciiiciiii ettt e e et e e s s b e e e ssabeeessaaaeeeesneaeeeean 32
[I. LEMPIRISME EN DEBAT ...ttt ettt ettt sttt sttt e s sme e st ese e et e b e sbeesieesane e 32
1. L'expérience, fondement de 1a CONNAISSANCE ? ......uviiieiiiiie ittt e 32
2. L'ODjJection KANTIENNE :......ooiiieiee ettt ettt e e e et e e e e et e e e e ata e e e e e abae e e e abeeeeeeaseeeeennneeas 32
i LA METHODE EXPERIMENTALE ....cooiiiiiiiitete ettt ettt e e e et e e e e e e e ee e e e e e e 33
1. Lirréductibilité des théories sCientifiqUe i ...cc.ueeieeiiiii e 33

2. Labase empirique des théories scientifiqUes @ .......cceeiveiiii e 34



S T I =Yo T (=R =i V2=  a ko= A o] o NSRRI 34

CHAPITRE 6 : L'IDEE DE VERITE. ...ttt ettt sttt et sbe e st s bbb 36
INTRODUCTION ...eitiitteittesite sttt ettt ettt st sttt et e s bt e sheesatesab e s bt e bt e b e e bt e smeesmeeeaseenteenbeenbeesaeesanenas 36
I. LABORIEUSE QUETE DE LA VERITE ....eoiiiiiiiiieieeieest ettt sttt e sree s s 36
[I. LA VERITE A-T-ELLE UNE DEFINITION ? ..eotiiiiiiiiieiiiieee ettt e estreeessiree e ssiteeesssree e s snneeesssaneeessnnneeas 37
M. LA VERITE EST-ELLE UNE VALEUR 7 ...ooiiiiiiieeciieeeeteee et ee sttt e e siae e s s stae e s ssaaae e e ssnaseeesnnnneeeens 38
CONGCLUSION ...ttt ettt ettt ettt et e b e b e s ae e st e st e bt e b e e e beesbe e s ae e enteebeesbeesaeesanesabeeabeenneennes 39
CHAPITRE 7 : LE POUVOIR ET LA VIOLENCE ..ottt sttt s e 40
INTRODUCTION ...ttt sttt ettt sb e sttt et e bt e s bt e sbee s st e satesabe e bt e be e beesmeesmeeeaseenseebeenbeesaeesanenas 40
I DU POUVOIR ... e e e e e e e e s e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e s asesaseaasasasanananenns 40
1. QU'ESE-CE QUE 8 POUVOIT 2 ceeeiiieeiciiie ettt ettt ettt e e et e e e st e e s s sba e e e sabaeeeenbeeeesnaseeesennsenas 40
2. Lemystere de 1a domiNation.....cccoccuiiii e raeas 42
[l DE LA VIOLENCE.......utiiiiitieteet ettt sttt ettt et b e st st ettt e bt e bt e sbeesae e et e enteenbeesbeesaeesanenas 43
1. Laviolence comme caractéristique propre de 'homme.......ccceeeeeiiiiiicciiee e 43
2. L'omNiprésence de [a VIOIENCE ......c..uuii ittt et e e et e e e aee e e e bae e e e aneeas 44
3. Laviolence N'est Pas loUADIE.........ooo i e 44
CONCLUSION ..ttt ettt ettt et e et ettt e e et e e et et et e e e e et e e e e e e et e e e e e e e e e e e e e s e s e s e e e s e e e e e s e s e s e e e s e e aseeeseaeaeaeees 45
CHAPITRE 8 : LAJUSTICE ET LE DROIT ..eeeieiieieeeeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeesesesesesesesesesesasesesssesesenes 45
INTRODUGTION ...ttt ettt ettt e e e e e ettt e e e e e e e be bt e e e e e e e e e nnbeeeeeeeeeseaannsbneeeeeeesaaannseneeeeessaanan 45
. QUELLIEN ENTRE LA JUSTICE ET LE DROIT 2 ..ettiiieiiieeeeiiitee ettt e st e s siiee e s ivee e s sibeee s ssibeee s ssabeeas 46
[I. LA LOIEST-ELLE TOUJOURS JUSTE? ...cciiitiiiiiiiieeeeiiiee e ssitte e ssitee e ssitee e ssibeeesssibaeessabeeassnabaeessnanenas 47
M. LA JUSTICE COMME VERTU DES INSTITUTIONS ...ttt 49
V. LA JUSTICE SOCIALE ...ttt ettt sttt ettt et et n e s e emee e s 50
V.  DE LA FORCE AU DROIT ...ttt ettt sttt ettt ettt st eneenneesneesine e 50
CONGCLUSION ...ttt ettt ettt ettt ettt e be e eb e e sat e s at e st e e bt e bt e sbeeeaeesateenteebeesbeesabesabesabeeabeenneenaes 51
CHAPITRE 9 i LA LIBERTE ..ceeeeeeeettt ettt ettt e e e e ettt e e e e e e st e e e e e s e s annneeeeeeeeesaannneneeeeas 52
INTRODUGTION ...ttt ettt e e e e e ettt e e e e e e s aabe b eeeee e e e e e anbeeeeeeeeeseaannseneeeeeeesaaannsenneeeessaanan 52
I. LA LIBERTE ET SES FAUX-AMIS ....ooiiiiiiiiiieie ettt sttt s sttt e sreesieenane e 52
II. LA LIBERTE AUX PRISES AVEC LE DETERMINISME ......coiiiiiiriieiieiiereeiee ettt 53
M. HORS DE LA SOCIETE POINT DE LIBERTE .....ettiiiiiiieiiiteeee ettt e e e sieeee e e e e e 55
CONCLUSION ...ttt ettt ettt e e e ettt e e e e e s e e ab et e e e e e e e e bebeeeeeeeea s nnsbeeeeaeesaaannnbeaeaeeeesaannnenaaeeas 55

2T o [To =41 o] o Y[R URUPRRNt 1



CHAPITRE 1: INTRODUCTION GENERALE A LA PHILOSOPHIE:

L’originalité de la philosophie est de ne rien laisser en dehors d’elle. C’est une science qui
porte sur le tout de la réalit¢. Les chemins de la pensée sont toujours déja des chemins
philosophiques. Toute entreprise visant a « posséder » la philosophie a la maniére d’un objet,
c'est-a-dire comme on posseéde une chose qui est hors de nous, se voue d’avance a I’échec. La
philosophie n’est pas une réalité dont I’existence est a chercher ailleurs qu’en nous-mémes'.
D’ou la difficulté de définir la philosophie avec clarté et d’en identifier précisément 1’origine.
Par ailleurs, la philosophie n’a pas une définition gravée pour toujours dans la pierre. Sa
définition est évolutive ; elle bénéficie d’un surcroit de sens a chaque époque et dans toute
circonstance particuliere de I’histoire.

La philosophie, parce qu’elle porte sur le tout de I’éfre (acte d’exister et puissance de faire
exister), est une discipline a laquelle on se familiarise en 1’exercant. « On n’apprend pas la
philosophie, on apprend a philosopher ». E. Kant et plus tard K. Jaspers I’ont bien noté. La
philosophie ne s’apprend pas parce qu’elle n’est pas une somme de connaissances figées que
chaque génération transmet a la postérité. Il est plutot possible d’apprendre a philosopher. Car
philosopher c’est avoir une attitude critique envers le monde et les savoirs consacrés, c’est
questionner les choses pour les contraindre a révéler leur sens.

Méme si nous sommes toujours déja dans la philosophie, la réflexion philosophique est une
activité qu’on ne peut exercer sans y avoir été préalablement initi€. L’initiation a 1’acte
philosophique se résume a la constitution d’une mémoire philosophique. Il est question de
s’imprégner des thémes, des questionnements, des problématiques, des apories® déja explorés
et développés par d’autres philosophes. La réflexion philosophique n’est pas crédible si elle
feint d’ignorer I’apport des prédécesseurs. S’initier a la philosophie c’est donc s’insérer dans
la tradition historique de la philosophie. Le philosophe réfléchissant hic et nunc —ici et
maintenant- s’engage, méme inconsciemment, dans un débat avec d’autres philosophes.

Cette tradition philosophique, dont il est difficile de dire jusqu’ou elle remonte, a déja étudié
et systématisé plusieurs questions. Notre cours se propose justement de revenir sur quelques-
unes de ces questions antérieurement considérées par les philosophes a travers les différents
chapitres que nous aurons a aborder.

A. LA PHILOSOPHIE : SON ORIGINE, SON OBJET ET SA FINALITE

Comme toute discipline, la philosophie est sommée de se définir, de dire son objet, sa
méthode et sa finalité. Car, la place de la philosophie par rapport aux sollicitations concretes
de I’existence n’apparait pas clairement aux yeux des profanes, qui voient en elle une activité
réservée aux fous et aux réveurs, un bavardage inutile qui ne change en rien la situation de
I’homme dans le monde. Qui veut s’initier a la philosophie doit se désolidariser de ces clichés
et se poser des questions fondamentales la concernant, celle de son origine, de sa nature et de
sa raison d’étre.

Contradiction logique qui conduit a une impasse du raisonnement.



1. Origine de la philosophie :

Etymologiquement, le mot « philosophie », qui dérive de deux mots grecs : philein et sophia,
respectivement « aimer » et « sagesse », signifie «amour de la sagesse », recherche
permanente du savoir. Le mot a été inventé par le mathématicien et philosophe grec
Pythagore, qui a vécu au Véme si¢cle avant Jésus-Christ. Pythagore refusait de se considérer
comme un savant, préférant plutdt étre appelé philosophe. Le philosophe n’est pas un
détenteur du savoir, mais celui qui, ayant pris conscience de son ignorance, se met a la
recherche du savoir.

La tradition occidentale, insistant trop sur l’origine grecque du mot « philosophie », a
tendance a faire de la Gréce antique le berceau de la « philosophie ». Mais la réalité historique
est tout a fait autre, et les penseurs occidentaux ont eux-mémes reconnu que 1’Egypte avait
précédé et ouvert la voie au développement de la pensée philosophique en Grece. Selon le
grand égyptologue, Jacques PIRENNE, la rupture que les présocratique ont instauré entre le
mythe et le discours rationnel est fortement inspiré de la doctrine égyptienne de 1’homme
comme « étre supérieur », intelligence, actif du point de vu de la pensée et de la connaissance.
L’activité philosophique en Egypte date d’au moins trois mille ans avant Jésus-Christ.

La philosophie fut favorisée par un certain nombre de mutations sociales, culturelles et
intellectuelles, notamment 1’organisation d’un Etat centralis¢ avec une administration
rationnelle, la formation des ville, lieu par excellence de discussions et d’échanges de toute
nature, I’invention de 1’écriture, qui augmente les possibilités de la réflexion, 1I’apparition des
sciences d’érudition’ comme les mathématiques, qui repose au méme titre que la philosophie
sur I’exigence de la rationalité.

L’¢étonnement devant les forces et les phénomenes de la nature suscite d’abord des
explications d’ordre mythologique. Le mythe se définissant comme un récit relevant de
I’imagination mais se proposant de servir d’explication a un phénomene. A la fin du siécle, on
assiste @ un abandon progressif des explications mythiques au profit des explications
rationnelles. C’est ainsi que parlant de 1’origine de la philosophie, Aristote affirme : « ce fiu,
en effet, I’étonnement qui poussa, comme aujourd ’hui les premiers penseurs aux spéculations
philosophiques ». Au lieu de raconter des histoires sur le monde, I’lhomme commence a
produire un discours rationnel sur la nature et sur le monde.

Il y a d’abord les sages dits présocratiques. Leur originalité consiste a expliquer la nature par
elle, par des éléments naturels et non plus par des divinités. Thales, figure centrale de cette
période, pense que 1’eau constitue le fondement, 1’essence du monde, sans doute parce que
indispensable a la vie. Anaximandre affirme que c’est 1’infini qui est a 1’origine de toute
existence. L’infini est une espace de chaos a partir duquel émergent les créatures. La
philosophie se déploie alors comme volont¢é de savoir, exigence de rationalité¢ et
d’intelligibilité de I’univers.

? Savoir approfondi dans une discipline.



Il faudra le génie de Socrate pour imposer une nouvelle orientation a la philosophie. La
réflexion est désormais centrée sur I’homme et sur les problémes de la cité. Le savoir devient
aussi sagesse et pratique de la vertu. Le sage est non seulement celui qui sait, mais également
celui qui, fort de ce savoir, en déduit un art de vivre, un mode de conduite.

11 y a philosophie lorsque les hommes entreprennent de réfléchir sur leur condition, de penser
par eux-mémes les principes et les normes suprémes qui régissent leur existence individuelle
et collective. Il y a philosophie lorsque les hommes s’appuient sur la raison pour trouver des
solutions aux problémes humains et sociaux. Socrate soumet a un examen rationnel la cité
athénienne, ses valeurs, les comportements de ces concitoyens, le fonctionnement de ses
institutions. Aussi, serait-il toujours considéré comme archétype”.

2. LA METHODE PHILOSOPHIQUE :

Quelle est la méthode de la philosophie ? Ici encore, Socrate reste la référence. La méthode
philosophique, c’est d’abord I’ironie socratique, étant entendu que la méthode est le chemin,
I’ensemble des reégles et des procédés qu’emprunte la raison pour atteindre la vérité. L’ironie
socratique, ¢’est I’art de questionner en feignant5 I’ignorance, avec une apparence de naivete,
de telle mani¢re que I’interlocuteur découvre qu’en réalité, il ne sait rien. La maieutique
socratique, I’art d’accoucher les esprits, de les amener par 1’effort personnel a découvrir la
vérité en allant de difficulté en difficulté. La méthode interrogative dévoile 1’ignorance qui
s’ignore, les faux savoirs et les certitudes de la société établie. Elle est aiguillon qui réveille
les consciences endormies dans le dogmatisme des idées recues®. L’autre versant de ’ironie
socratique c’est la dialectique qui signifie « mouvement vers la connaissance ». La dialectique
est le dépassement des données premieres, des vérités immédiates. Elle se définie comme
rupture avec les apparences, avec le systeme lacunaire (incomplet) des opinions
contradictoires et des habitudes mentales non critiquées. La dialectique est I’instrument de la
réflexion philosophique parce qu’elle a pour fonction 1’analyse critique des notions et des
idéologies autour desquelles s’organisent les conduites politiques et les pratiques sociales
quotidiennes qui sont généralement le lieu de I’erreur , de I’illusion, de la violence entant
qu’elles sont davantage 1’expression des passions des intéréts particuliers et partisans.

Le monde sensible est le monde du chaos, du désordre et de la multiplicité. La dialectique
permet au philosophe de s’arracher au monde sensible des phénoménes pour accéder, par la
connaissance de la vérité et de ’essence des choses, au monde intelligible ou regne la raison.

La conception moderne de la dialectique se situe dans le prolongement de la dialectique
platonicienne. Elle est, chez Hegel notamment, I’art de surmonter les contradictions pour
atteindre la vérité. La dialectique est la conciliation des contraires dans les choses comme
dans la pensée.

Hegel célebre La Descartes comme le fondateur de la philosophie moderne. Il a retrouvé « le
vrai sol de la philosophie, qui avait connu un égarement de mille ans ». Descartes définit la

4 Modele
5 Du verbe feindre : faire semblant.
% Lire les mythes de la caverne.



méthode comme I’ensemble des régles certaines et faciles grace auxquelles tous ceux qui les
observent exactement ne supposent jamais vrai ce qui est faux. C’est une exigence
intellectuelle qui s’impose du fait que nous possédons tous la raison, mais que nous n’en
usons pas correctement. La méthode définit donc le bon usage de la raison. Elle s’inspire des
mathématiques parce que les mathématiques sont les seules sciences a avoir trouvé, par leur
démonstration, 1’efficacité de la raison humaine, sa capacité de parvenir a la connaissance du
vrai. La méthode cartésienne repose sur quatre régles : I’évidence, I’analyse, la synthése et le
dénombrement.

- La régle de ’évidence : elle consiste a refuser les opinions recueillies par oui-dire, a
n’admettre comme vrai que ce qui est claire et distinct, ce dont on ne peut douter.

- La régle de Danalyse : consiste a diviser la difficulté¢ en autant de parties qu’il sera
nécessaire pour la résoudre.

- La régle de la synthése : consiste a aller du plus facile au plus difficile et du plus
simple au plus composé par un enchainement rigoureux.

- La régle du dénombrement : celle-ci invite a rechercher et a recenser tous les
¢léments nécessaires a la solution d’un probléme sans rien omettre.

La méthode cartésienne inaugure la liberté de pensée, I’esprit d’examen, I’esprit critique. Elle
vise a se défaire a travers le doute des opinions toutes faites et ne rien croire sans preuves. Les
caractéristiques essentielles de la méthode philosophique sont : la réflexion critique, 1’attitude
interrogative, le refus des apparences, la mise en question radicale. Comme Socrate 1’a
enseigné, le philosophe est celui qui ne se laisse enfermer dans aucun systéme, celui qui se
refuse a tenir pour certain ce qui ne 1’est, ou a estimer problématique ce qui parfaitement clair.

3. L’OBJET DE LA PHILOSOPHIE

Quel est I’objet de la philosophie ? On a coutume de dire que la philosophie est une science
sans objet. C’est vrai que chaque science découpe une partie de la réalité, qu’elle ¢tudie et en
fonction de laquelle elle définit des méthodes et produit des résultats. Ceci est la conséquence
du phénomene de la spécialisation. Au départ, et chez les Grecs, la philosophie désigne
I’ensemble des connaissances rationnelles. La seule distinction qui existe alors concerne la
philosophie naturelle, s’occupant du monde physique et de la nature, la philosophie morale,
s’occupant de I’homme et de son étre social, la philosophie premicére occupant de la
métaphysique, de ce qui est au- dela du physique. Ce n’est qu’au début du XIVeéme siecle que
la séparation entre la science et la philosophie se fait jour.

Le processus débouche sur un véritable éclatement du savoir. Les différentes sciences
particulieres se constituent et acquierent leur autonomie. Les sciences humaines s’approprient
I’é¢tude de ’homme. Faut-il par conséquent proclamer la mort de la philosophie ? Ce serait
aller vite en besogne. La mort ou la fin de la philosophie représenterait une grande perte pour
I’humanité. La philosophie a été historiquement la mére de toutes les sciences. Elle est la



science universelle et de ’'universel. L’universel, c’est ’homme en tant que sujet pensant,
agissant et croyant’.

Si la philosophie est réflexion critique, cette réflexion doit bien porter sur un objet. La
philosophie est I’art de raisonner. Elle réfléchit sur le bon usage de la raison, son pouvoir, ses
limites. Elle réfléchit sur la finalité de la science. Produit de la culture humaine, la science
doit servir I’homme et non le détruire. Le débat autour du clonage atteste le réel danger que
constitue une mauvaise utilisation des techniques.

La raison est la faculté législatrice universelle. Elle énonce les lois de la pensée, mais aussi
celle de I’action. D’ou la nécessaire réflexion sur les valeurs et les normes de comportement,
les modes de vie, les institutions sociales, les formes de gouvernement, les conditions d’une
existence individuelle et collective harmonieuse. Le rapport de la philosophie a la société est
un rapport fondamental qui demande a étre pensé.

Que peut espérer I’homme de bien ? Y a-t-il un lieu de conciliation, d’accord entre la vertu et
le bonheur ? Autant des questions qui montrent qu’il y a bien un objet pour la philosophie. A-
t-elle aussi une finalité¢ ? La philosophie a-t-elle un but ?

4. LA FINALITE DE LA PHILOSOPHIE

Par quelle instance serait-elle définie, cette finalité¢ ? Plutot que de la finalité, ne faut- il pas
parler de la fonction et de la valeur de la philosophie ? Parce que la vérité et la sagesse
constituent déja des fins en soi, la philosophie est nécessairement valeur. La question
fondamentale est celle du role de la philosophie.

Quelle fonction joue la philosophie dans la totalité sociale ? Il y a d’abord une fonction
idéologique. La philosophie est idéologie au sens ou elle appartient a la sphere des activités
relevant de la production des idées et des ceuvres d’intelligence. Comme, en outre, le souci du
philosophe est d’éclairer I’action des lumieres de la pensée rationnelle, la philosophie se
déploie aussi comme processus d’¢laboration de systemes de pensée plus ou moins cohérents
par lesquels des groupes sociaux, des communautés, des partis politiques, des classes sociales
se donnent des moyens d’action sur la société et sur I’histoire afin de comprendre et d’agir.

Or, P’histoire est le lieu de la violence ou s’affronte les intéréts matériels et les passions de
toutes sortes, lesquels finissent par récupérer la philosophie en lui assignant un réle de
justification et de légitimation de la société établie et des rapports de force qui la constituent.
D’ou le risque d’un fonctionnement idéologique de la philosophie, 1’idéologie se définissant
comme travestissement de la réalit¢ par sublimation des rapports de force existants.
L’idéologie est transfiguration de la réalité, renversement idéaliste des rapports réels : la
production des idées s’hérite en une activité autonome d’auto-valorisation, coupée de la

7 Kant subdivisant la philo en quatre domaine : que puis-je savoir ? Que dois-je faire ? Que m’est-il permis
d’espérer ? Qu’est-ce-que I’homme ? (a la 1°° question répond la métaphysique, la 2" la morale, la 3°™ la
religion, a la 4°™ 1’anthropologie. Mais au fond, on pourrait tout ramener a 1’anthropologie, puisque les trois
premicres questions se rapportent a la derniére. Car sans connaissance, on ne deviendra jamais philosophe, mais
jamais non plus les connaissances ne suffiront a faire un philosophe, si ne vient s’y ajouter une harmonisation
convenable de tous les savoirs et de toutes les habiletés jointes a I’humaine. (Logique).

5



réalité tout en couvrant cette réalité d’un manteau conceptuel qui la 1égitime, mais qui en fait
occulte et masque les rapports sociaux établis. L’idéologie mystifie la réalité en la défigurant
par le renversement idéaliste, 1’inversion totale du réel. Dans 1’idéologie, la dialectique
marche la téte en bas. Il s’agit de la remettre sur pied, donc de remettre les choses a 1’endroit.

Seule la fonction critique de la philosophie lui permet de se tenir a distance de la mystification
idéologique. La critique de la philosophie est critique des idéologies. Elle est nécessairement
radicale. Elle remonte a la racine des choses, aux causes premieres, aux principes premiers et
aux fondements. On retrouve la la finalité véritable de la philosophie, celle que Descartes lui
assignait, a savoir la poursuite de la vérité, la recherche du savoir et de la sagesse. Seulement
ici, un progres décisif a été accompli: la vérité n’est plus de ’ordre de 1’entendement
uniquement ou de la substance pensante, elle est dans le rapport a la réalité. D une part, la
production des idées est intrinséquement liée a I’activité matérielle et au positionnement réel
de ceux qui les produisent : les idées se comprennent et s’expliquent a partir de cette base
matérielle. D’autre part, le savoir doit conduire a la sagesse. La véritable sagesse est celle qui
confere la connaissance vraie du réel dans sa totalité. C'est-a-dire dans ses fondements. Ce qui
fait ’'universalité de la philosophie, c’est qu’elle repose sur la raison en tant que faculté
législatrice de la pensée et de 1’action, donc inscrite au ceeur du réel.

SUJETS ET TEXTES

1- La philosophie est-elle une science ?

2- La philosophie nous détache-t-elle du monde ?
3- Peut-on vivre d’abord et philosopher apres ?
4- La science rend-elle la philosophie inutile ?

CHAPITRE 2 : LA CONSCIENCE ET L’INCONSCIENT

INTRODUCTION

Le tumulte et les distractions relatives a 1’exercice de nos activités quotidiennes nous font
souvent oublier pour un temps les interrogations les plus profondes au sujet de notre existence
humaine. Revenons sur quelques-unes de ces interrogations : Qu’est-ce que I’homme ?
Qu’est-ce qui fait que nous soyons hommes ? Qu’est-ce qui fait la différence entre nous et
tout ce qui nous entoure ? Ces différentes interrogations montrent que nous devons d’abord
cerner ce que nous sommes avant d’entreprendre des recherches qui visent a étayer notre
compréhension du monde. Socrate a compris que la vraie sagesse pour ’homme est de se
connaitre. « Connais-toi, toi-méme » répétait-il souvent®. Malheureusement, I’homme choisit
souvent d’éviter toute investigation portant sur lui-méme. Car s’investir dans une enquéte qui
doit aboutir sur une meilleure compréhension de I’humain est une tiche harassante et
"ingrate". C’est a cette tache "ingrate" que nous allons nous consacrer tout au long de ce
chapitre.

® PLATON, Charmide, 164d 167a.



I. LA CONSCIENCE : UNE SPECIFICITE HUMAINE

Du latin cum-scientia, c’est a dire « accompagné de savoir », « avec le savoir », la conscience
peut étre définie comme la présence de soi a soi. Mieux, la présence vécue du sujet a lui-
méme. De manicre plus simple la conscience est ce qui fait qu’en pensant, en sentant et en
agissant, nous sachions que nous agissons, nous pensons et nous sentons. La conscience est
I’instance de nous-mémes qui nous permet d’étre présents a ce que nous éprouvons et a ce que
nous faisons. Grace a elle nous pouvons étre certains d’avoir I’initiative de notre action et la
responsabilité de nos engagements. La responsabilité est donc 1’autre nom de la conscience.
Pour dire vrai, qui est conscient est du méme coup responsable.

Par la conscience, ’homme se découvre différent de 1’animal ainsi que de tous les autres étres
vivants. La conscience le hisse au-dessus de tout ce dont le monde est constitué. L’homme
est un étre unique en son genre parce qu’il a une conscience de laquelle sont privées les
pierres, les bétes, les plantes, etc. Avec la conscience ’homme réalise la distance qui le
sépare d’avec le monde. Méme s’il vit dans le monde il n’est pas le monde. Cette distance
contraint I’étre humain d’avoir une autre attitude envers le monde. Il fait du monde I’objet de
sa réflexion. De tous les étres vivants, seul ’homme posséde cette étrange capacité de
réfléchir sur le monde. Blaise Pascal affirme que « notre dignité consiste en la pensée.
Travaillons donc a bien penser : voila le principe de toute morale »°.

En fait, la conscience est une réalité a la fois ambivalente et problématique. Ambivalente, la
conscience est d’une part le gage de la grandeur et de la dignité humaine, d’autre part
I’instrument qui met en exergue sa misére. Si nous n’étions pas des étres doués de conscience
nous ne connaitrions pas notre misére et notre finitude. La misére pour I’homme n’est pas
d’étre fait pour la mort, mais de savoir qu’il en est ainsi. Problématique, la conscience ne se
contente pas de créer une distance entre ’homme et le monde. Elle en crée également une
entre ’homme et lui-méme. A vrai dire, méme si I’homme peut se vanter d’étre responsable
de ses actes il découvre parfois, non sans douleur, qu’il n’en a pas la parfaite compréhension.
L’intelligibilité de bon nombre de nos actes et de nos sentiments nous échappe'’.

Il serait faux de croire que la conscience est uniquement ambivalente et problématique. La
conscience est aussi la capacité de penser, de questionner, de douter, de déconstruire les idées
recues et les évidences établies. Telle est la signification de la conscience chez René
Descartes. Ce dernier affirme que ’homme est conscient parce qu’il est un étre pensant.
Descartes (1595-1650)'" s’apercut que ses connaissances étaient une somme de savoir dont

°B. PASCAL, Pensées, 1660, pp. 1156 1157.

10 Cest ce qui arrive quand on aime quelque chose ou quelqu’un. Il est impossible de trouver les raisons les plus profondes
qui nous poussent a aimer celle-ci plutét que celle-1a, celui-ci et non celui-la. On aura beau dire que c’est pour telle ou telle
autre qualité, ou encore pour un atout qu’il ou elle posséde, ce ne sera pas toujours vrai. Car ces qualités et atouts que
nous admirons peuvent se retrouver chez bien d’autres personnes.

Nous faisons la méme expérience avec le sentiment de haine. Plusieurs fois il peut nous arriver de détester une personne
sans pour autant pouvoir dire clairement pourquoi.

Les choix les plus importants de notre vie sont parfois opaques : choix de profession, choix d’un état de vie, etc.

' Naquit dans une famille noble et fit son école secondaire au Collége jésuite de La Fleche. Plus tard notre penseur se
distingua des intellectuels de son époque grace a sa personnalité audacieuse et anticonformiste. Mathématicien et

7



on pouvait mettre en cause la vérité. Le réve de Descartes ¢était désormais de parvenir a une
connaissance assurée. Il s’arme alors du doute méthodique. Le philosophe frangais expose sa
méthode dans Discours de la méthode pour bien conduire sa raison et chercher la vérité dans
les sciences (1637).

La philosophie cartésienne devait servir de soubassement a la modernité quelques décennies
plus tard. Evidemment, le doute méthodique clot cette petite liste des révolutions opérées'?
par Descartes. Ici la nouveauté de notre auteur est de montrer qu’il n’est pas sage de douter
pour douter. Le doute de Descartes a une finalité et il se fait suivant une méthode composée
de quatre étapes’. La méthode de Descartes n’est pas exclusivement faite pour les savants et
les doctes. Mais pour tout homme. Descartes a une conception positive de ’homme. Pour
preuve il fait débuter le Discours de la méthode par une phrase qui ne laisse personne
indifférent : « Le bon sens est la chose du monde la mieux partagée ».

A force de douter de fagon méthodique Descartes parvient a une vérité assurée qui puisse
résister a la fois aux assauts des sceptiques et a son propre doute. Cette vérité assurée est :
«Je pense donc je suis ». En latin « Cogifto ergo sum ». Ladite vérité est une intuition
intellectuelle que Descartes regoit pendant méme qu’il doute. Autrement dit en doutant de
tout, Descartes s’apercoit qu’il ne peut pas douter du fait qu’il doute de tout.

« Je pense donc je suis » signifie que la pensée s’identifie a notre étre homme. Un homme
c’est celui qui pense. Pour Descartes ’homme est I’étre dont I’essence n’est que de penser. Il
nous parait clairement a présent que chez Descartes, conscience, pensée et raison sont la
méme chose. Car si la pensée est ce par quoi nous sommes hommes et ce qui ne peut nous
étre nié, alors la pensée est bel et bien la conscience'*.

Quelle lecon Descartes nous donne-t-il ? Le pére du rationalisme moderne nous aura appris
que nous ne devons pas tenir les choses pour vraies parce qu’elles sont présentées comme

philosophe, Descartes s’était senti mal a I'aise durant toutes les années que dura sa scolarité. Il avait remarqué que toutes
les connaissances qu’il a acquises pendant sa longue formation n’étaient pas des connaissances certaines.

12 Dans le Discours de la méthode, Descartes va de révolution en révolution. D’abord il choisit de ne pas utiliser la langue
des érudits de ce temps-la: le latin. A la place il se sert du Frangais. Le mauvais latin comme on I'appelait. Ensuite,
Descartes rompt avec les dogmes de la logique et de la philosophie aristotélicienne en général pour poser les bases de sa
philosophie. Une philosophie qui fera de 'homme « maitre et possesseur de la nature ».

13 A savoir : I'Evidence, I’Analyse, la Synthese et I'Enumération.

% C’est a ce niveau que se trouve le lien entre le cogito cartésien et notre chapitre sur la conscience ou la conscience tout
court.

NB : La conclusion a laquelle parvient Descartes, « je pense donc je suis » ou « je raisonne donc je suis », est porteuse d’'une
nouvelle conception de I’homme selon laquelle ce dernier n’est que raison. Pour Descartes homme égal raison. Il éleve la
raison au sommet de la hiérarchie de toutes les facultés humaines. Le corps n’est qu’un assemblage de membres. Ce n’est
pas le corps qui fait 'homme. Tout compte fait nous pouvons affirmer, sans risque de nous tromper, que Descartes est le
pere du rationalisme moderne.

Descartes a aussi établi un dualisme entre le corps et I'ame (ici 'ame est intellectuelle). Et du coup le mépris du
corps. Toute la pensée moderne sera héritiere de cette philosophie : Kant, I'Aufkldrung, Pascal, etc. Nous pouvons noter
également que Husserl a abordé le probléme de la conscience. Mais dans une perspective tout a fait différente de celle de
Descartes. Chez Husserl la conscience est toujours une ouverture. Toute conscience est conscience de. C'est cela
I'intentionnalité. Tout sujet est donateur de sens. Avec Husserl il est possible d’établir une typologie des consciences : la
conscience réfléchie et la conscience non réfléchie.



telles. Les informations et le savoir que nous recevons d’autres personnes doivent &tre
critiqués et vérifiés autant que faire se peut. La naiveté enfantine n’a pas de place en
philosophie. Cependant nous devons éviter de verser dans le mépris du corps vers lequel la
pensée cartésienne nous pousse. Le corps est tout aussi important pour I’homme que sa
raison. 11y a des choses que I’on « comprend » mieux avec le ceeur qu’avec la raison'.

II. LES LIMITES DE LA CONSCIENCE

La conscience, spécificité humaine, est-elle vraiment ce par quoi nous pouvons dire étre des
personnes responsables ? L’homme peut-il se dire conscient ? Bien d’auteurs contemporains
pensent que nous ne disposons pas de la vérité sur nous-mémes. Encore moins de celle des
actes que nous posons. La conscience véhicule quantité d’erreurs et d’illusions desquelles il
nous arrive parfois de souffrir. Spinoza est trés éclairant sur ce sujet. « L’expérience (...)
montre en outre que les décrets de 1’esprit ne sont rien en dehors des appétits mémes et sont
par conséquent variables selon ’état variable du corps »'®. Karl Marx et Friedrich Nietzsche
vont dans le méme sens que Spinoza. Marx soutient que la conscience est simplement un
produit social. « Ce n’est pas la conscience des hommes qui détermine leur existence, c’est
au contraire leur existence qui détermine leur conscience »'’. Et a Nietzsche d’affirmer ce qui
suit : « Nul n’est plus que soi-méme étranger a soi-méme » . L’homme ne peut pas dire qu’il
est toujours conscient. Ce serait une facon de nier I’existence de I’inconscient.

III. L’INCONSCIENT

L’inconscient peut étre défini comme étant le contraire de la conscience. Il est ainsi « ce qui
n’est pas ou n’est plus conscient ». La notion d’inconscient a été étoffée et rendue célebre par
le fondateur de la Psychanalyse, 1’ Autrichien Sigmund Freud. Ce dernier a compleétement
remis en question la souveraineté de la conscience sur les actes du sujet. Freud a montré que
« le moi n’est pas maitre dans sa propre maison ». La psychanalyse prenant appui sur
I’inconscient établit que la quasi-totalité de nos pensées, désirs et actes échappent au contrdle
de la conscience. C’était une invitation a rompre avec I’idée que la conscience est toute
puissante. Parler méme de la maitrise de soi est inapproprié. Si la majeure partie de nos
actions est inconsciente, on peut alors en conclure que Freud préche la prééminence de
I’inconscient sur la conscience'’.

L’inconscient n’est pas pour autant une réalité négative. Il est plutdt positif et dynamique. Il
faudrait juste noter qu’il fonctionne selon une logique et des principes qui lui sont propres.
Pour Freud I’hypothese de I’inconscient est un gain de sens. Elle nous permet de comprendre
davantage ce que nous sommes. Surtout de nous comprendre autrement. Mais de quoi est

15 . . . . . . . 2 £12 . 212 .
N’oublions d’ailleurs pas qu’il existe plusieurs types de conscience: la conscience réfléchie, non réfléchie,

psychologique, morale, etc.

16 Spinoza, Ethique, Gallimard, 1954, pp. 418.

7 K. MARX, Avant-Propos a Critique de I’économie politique, Gallimard, pp. 272 273.

B NIETZSCHE, Le gai savoir, Gallimard, 1950, p. 270.

19 La Psychanalyse ne s’était pas encore bien constituée comme science qu’elle avait déja beaucoup d’ennemis. C’est une
science révolutionnaire qui est venue couvrir I’'homme de honte et le descendre de son piédestal. Apres la révolution
copernicienne qui a déconstruit le géocentrisme, aprés la déconstruction du créationnisme par les découvertes génétiques
de Charles Darwin et compagnie, la Psychanalyse a administré le coup de grace a I'orgueil humain. Du moins, selon Freud.

9



constitué I’inconscient ? 11 est le siege des réves, des erreurs dérisoires, des petits oublis, des
actes manqués, des lapsi, etc. Ces hotes de I’inconscient détiennent une vérité que le sujet
ignore, ou que sa conscience ne lui permet d’exprimer librement. Freud est convaincu que
I’oubli du nom propre d’une personne n’est jamais innocent. « Il traduit des sentiments
refoulés ou ambivalents a 1’égard de la personne ».

Selon Freud le psychisme humain serait composé de trois ¢léments :

= Le Ca: C’est I’instance des désirs inconscients, des pulsions sexuelles, des
pulsions d’autoconservation, etc. Bref de tout ce qui ne vient pas ou sporadiquement a la
conscience.

=> Le Surmoi : Est issu de I’intériorisation des interdits parentaux. Le surmoi se
charge de la censure de toutes les idées qui traversent notre psychisme. Il ne manque pas de
. 2
refouler les « mauvaises » dans le ¢a”’.

= Le Moi: C’est la conscience. Le Moi est le médiateur dans les rapports
conflictuels qui lient le ¢ca au surmoi.

L’inconscient n’est pas un « a coté » de ’humanité. Ce serait une maladresse de dire que
I’inconscient est le versant animal de I’homme. Non, I’inconscient est aussi humain que la
conscience. D¢s lors serait-il encore judicieux de considérer la conscience comme la marque
de la différence entre I’homme et les autres étres vivants avec qui il habite le monde ? Tout
comme les animaux, la grande partie des informations que nous avons sur le monde nous
proviennent d’abord de nos sens.

C’est des sens que nous recevons « les informations les plus indispensables a la vie ». Mais
les sens sont faillibles. Parfois, ils nous « trompent ». A I’horizon, le ciel et la terre « se
rencontrent ». Dans la nuit, la lune se déplace toujours au méme moment que nous. Elle
s’arréte aussitot que nous cessons de marcher. Or aucune de ces perceptions n’est vraie. En
fait, la perception est le fruit de I’interprétation des informations données par les sens. «Il
faut comprendre que la perception est au moins I’effort d’une activité de 1’esprit qui
enregistre, compare, juge et imagine, que d’une activité des sens »”'. Nos sens ne nous
instruisent donc pas. Ils ne nous trompent pas. Mais plutoét notre esprit car c’est lui
I’organisateur de la perception.

Notons qu’il existe un €cart entre la sensation et la perception. La sensation nous fournit
simplement des informations sur le monde. En soi, ces informations sont neutres. Quant a
elle, la perception est le moyen par lequel nous appliquons notre imagination et nos
interprétations aux informations recues de la sensation. Contrairement a la sensation, la
perception peut étre I’objet d’un apprentissage. Car, la possibilité de voir et de sentir
n’implique pas automatiquement la capacité de discerner et de comprendre ce qu’on a vu et

“NB:Le ¢a et le surmoi sont tous deux dans I'inconscient. Seul le Moi se trouve dans la conscience.
21 M. DELATTRE et C. DEMONQUE (Dir), Philosophie, Hatier, 2004, p. 60.

10



senti. Denis Diderot affirme qu’« il faut donc convenir que nous devons apercevoir dans les
. s . . . 22
objets une infinité de choses que 1’enfant ni ’aveugle-né n’y apercoivent point »**.

CONCLUSION

Ce chapitre sur la conscience et I’inconscient nous a conduits au centre de I’interrogation qui
vise a définir I’homme et a établir sa spécificité par rapport aux autres €tres vivants. La
conscience nous est alors parue comme étant 1’élément fondamental de la personne humaine
et ce qui le rend digne de I’appellation « homme ». Objet de notre fierté, la conscience est
ambivalente et problématique. Heureux bénéficiaire d’une conscience, I’homme est obligé
d’étre au monde d’une mani¢re qui soit a hauteur de son rang. Descartes a ouvert une
nouvelle breche dans I’effort de saisie du sens de la conscience. Pour lui, pensée et
conscience sont la méme chose. Le penseur frangais parvient a cette idée claire et distincte en
se servant du doute méthodique. Le rationalisme cartésien présida donc au développement de
toute la philosophie moderne. La souveraineté de la conscience a davantage été contestée par
S. Freud, le pére de la psychanalyse. Ses recherches ont démontré que I’homme n’est pas plus
conscient qu’inconscient.

CHAPITRE 3 : LE LANGAGE?*

INTRODUCTION

La thématique de I’origine et de la variété des langues est aussi vieille que la philosophie elle-
méme. Mais elle n’a pas perdu de sa complexité au cours des siecles. Au contraire, ’avancée
des recherches biologiques I’a rendue plus aporétique. Pour cause, il a été démontré que notre
aptitude a parler n’est pas uniquement le fait du dispositif neurobiologique (langue, dents,
cordes vocales, nerfs, etc.) que la nature nous a octroyés. La possibilité¢ de parler suppose

également la capacité de mettre en valeur cet appareillage neurobiologique®*. Les avis sont

2 D. DIDEROT, Lettre sur les aveugles (1749).

2 Le terme « langage » peut étre la source de beaucoup de quiproquos. Car trés souvent, la compréhension ce terme se
confond a celle de « langue ». D’une part, on assimile le langage a la langue et la langue au langage. Ceci de telle sorte que
les deux mots s’utilisent dans certains textes comme des synonymes. D’autre part, il arrive qu’on fasse une différence assez
claire entre les deux mots. Dans ce cas, la langue est considérée comme une forme de langage parmi tant d’autres (langage
gestuel, langage sémaphorique, la signalisation routiére, etc.). Ainsi la langue se définit comme le « langage humain
articulé ». Le langage lui, il devient une disposition, mieux un ensemble de principes et de signes qui permettent a une
population animale ou humaine de communiquer. Les linguistes établirent les premiers cette différence sémantique entre
la langue et le langage.

2 A vrai dire, les animaux ont des dents, une langue, des cordes vocales, des nerfs, etc. comme nous. Pourtant ils ne
parviennent pas a parler. Cela revient a dire que la possession de cet « arsenal » neurobiologique n’implique pas la capacité
de s’en servir. Pour parler il faut donc I'intervention de quelque chose d’autre qui soit extra- et supra- biologique. (Cette
réflexion est de J.-). Rousseau. Il |a fait dans le but de montrer que la parole est I'émanation de la pensée).

11



partagés sur la question de 1’origine des langues®. Ces différents avis posent la nécessité
d’une réflexion sérieuse sur le langage. Quatre points constitueront I’ossature de notre
chapitre. Le premier point portera sur le concept langage, le second questionnera la nature du
rapport qui existe entre le langage et la pensée. Le troisiéme montrera I’apport de la
linguistique a 1’étude du langage. Le dernier point traitera de 1I’importance du langage et de

son impact sur le quotidien de nos vies.

I. Définitions et fonctions du langage

Le langage parlé ou écrit, pose d’abord la question de son origine, plus précisément de sa
cause finale. Pourquoi les hommes parlent — ils ? pourquoi écrivent — ils ? La parole s’adresse
d’emblée et nécessairement a I’autre. Les hommes parlent pour se faire entendre et écouter les
autres. Parler a soi-méme implique le dédoublement du moi, 1’objectivation du sujet. Les
hommes écrivent pour conserver leur dire et les transmettent aux autres, a la génération

postérieure.

La fonction de communication est la fonction premiére, originelle et fondamentale de
langage. Le langage peut se défini comme tout systéme de signes permettant la
communication. C’est la faculté de produire des signes en vue de transmettre des messages.
La mise en ceuvre de cette faculté par une communauté, un groupe, constitue une langue.
C’est ainsi qu’on parle de langue nationale, de langue communautaire. La parole est 1’acte
strictement individuel par lequel un homme utilisant la langue de son groupe communique a
autrui sa pensée, ses sentiments, ses intuitions. La langue est donc le fondement de la socialité
et de la communauté. Dans toute langue comme dans le langage en général apparaissent
quatre ¢léments essentiels : 1’émetteur, le récepteur, le message, le code comme systéme de
signes véhiculant le message (1). La philosophie classique a toujours considéré le langage
comme une réalité¢ spécifiquement humaine. La parole est le propre de I’homme, seul animal

politique (2). Mais des expériences faites sur des abeilles et des singes révelent chez certains

2 o) . . . .
D’aucuns pensent que le désir d’exprimer ses besoins et ses passions a contraint ’'hnomme d’user du langage. Jean-
Jacques Rousseau est de ceux-la. Selon lui, « Ce n’est ni la faim, ni la soif, mais I'amour, la haine, la pitié, la colere qui (...)

) N .25
ont arraché [aux hommes] les premieres voix » .

D’autres défendent plutot la these de I'innéité du langage chez 'lhomme. C’est le cas de I'ethnologue et préhistorien
francais A. Leroi-Gourhan. Pour lui, il ne fait 'ombre d’aucun doute que le premier homme savait parler. A en croire Leroi-
Gourhan, le langage du premier-né de la race humaine ne différait pas trop du notre.

D’autres encore classent I'origine du langage au nombre des hasards dérisoires de I’évolution humaine. Jacques Monod fait
un exposé trés convainquant de ce point de vue dans Le hasard et la nécessité (Essai sur la philosophie naturelle de la
biologie moderne, Ed. du Seuil, 1970, pp. 142-151).

12



animaux la facult¢ de communication, la capacité d’émettre, de recevoir des messages et de
les décoder. Les animaux supérieurs sont capables d’exprimer leurs émotions leurs sensations,
leur affectivité (3).Une vision anthropomorphique et anthropocentrique réserve le monopole
du langage a I’homme, oubliant que celui-ci fait lui-méme parti de la nature. A force de
vouloir séparer les hommes des animaux, on finit par séparé les hommes les uns les autres ;
d’ou la discrimination raciale, la destruction de la nature par I’industrie. En fait, le langage
dans sa fonction d’expression et de communication se manifeste chez ’homme et méme
jusqu’ a un certain point, chez I’animal. Reste vrai qu’il existe des différences importantes
entre le langage animal et le langage humain. La langue des abeilles est une langue naturelle,
marquée par la fixité I’immutabilité, 1’inadaptation alors que les langues humaines sont des
langues de convention caractérisées par la flexibilité, la variabilité¢, 1’adaptation, le

changement (4 et 5).

II. QUEL RAPPORT ENTRE LANGAGE ET PENSEE ?

Les anciens” furent les premiers & s apercevoir qu’il existe une relation entre le langage et la
pensée. Au terme de leur enquéte sur la nature d’une telle relation, ils parvinrent a la
conclusion que le langage est un véhicule de la pensée. Beaucoup de philosophes médiévaux,
modernes et contemporains n’ont pas hésité d’emboiter le pas aux anciens. René Descartes®’,
dans sa Lettre du 23 novembre 1646 au Marquis de Newcastle souligne intelligemment que «
(...) les bétes ne parlent point comme nous [... parce] qu’elles n’ont aucune pensée et non
point que les organes leur manquent »**. La parole ne peut exister sans la pensée. Tout ce qui
advient au discours est préalablement pensé. Ainsi, ce qu’on ne pense pas ne peut étre dit.
L’ineffable n’est rien d’autre que le non pensable. Par ailleurs, on ne peut penser sans faire
recours aux mots. Toute pensée trouve obligatoirement refuge dans les mots. « Par
conséquent, déclare Hegel, vouloir penser sans les mots est une tentative insensée. Mesmer
[un célebre médecin et magnétiseur, 1734-1815] en fit 1’essai, et, de son propre aveu, il en

faillit perdre la raison »”.

Pensée et parole ne font pas toujours bon ménage. Toute pensée exprimée a 1’aide des mots
se trouve forcément diluée. Il est rare que le langage traduise fidélement la pensée. Le

langage trahit la pensée. Les mots sont fort peu de chose pour pouvoir contenir la pensée

* Généralement, on appelle ainsi les philosophes antiques.
27 .
Descartes est un philosophe moderne.
2R, DESCARTES, « Lettre du 23 novembre 1646 au Marquis de Newcastle », in (Euvres et Lettres, Bibliotheque de la Pléiade,
Ed. Gallimard, 1953, pp. 1255-1256.
B HEGEL, Philosophie de I’esprit, Traduction de A. Vera, Ed. Germer Baillere, 1897, § 463.

13



\

dans son enti¢éreté. Par ailleurs, le langage ne nous aide pas toujours a partager les
expériences les plus profondes de notre vie. Nos souffrances les plus inouies, nos haines les
. , . . . - 30
plus empoisonnées, les passions qui enflamment nos cceurs, etc., sont indicibles™. Nous
faisons souvent I’aveu de notre impuissance a les exprimer en disant : « Les mots me
manquent... ». C’est alors qu’on découvre la fausseté¢ de cette célébre phrase de Boileau :
« Tout ce qui se congoit clairement, s’énonce clairement et les idées pour le dire arrivent
aisément ». Boileau, tout comme Descartes, a eu tort de poser la totale transparence de la

conscience.

Les anthropologues et les biologistes ont apporté leur contribution dans les recherches sur le
langage. Leurs prises de position n’ont pas ¢été contraires a celles des philosophes.
Notamment en ce qui concerne le lien entre le langage et la pensée. A la suite des
philosophes, anthropologues et biologistes ont réaffirmé la nécessité du langage pour les
hommes. Ces derniers en ont besoin non seulement pour traduire leur pensée, mais aussi
pour communiquer entre eux. L’apport des linguistes a la compréhension de la notion du

langage n’est pas moindre.

A. L’APPORT DE LA LINGUISTIQUE

L’étude sérieuse de Ihistoire des langues et de leurs structures commence au 19°™ siécle avec
la naissance de la linguistique : discipline qui fait I’étude scientifique du langage humain
articulé, c’est-a-dire de la langue. Ferdinand de Saussure (1857-1913), un Suisse, en est le
fondateur. La grande nouveauté de la linguistique fiit d’établir la ressemblance entre certaines
langues®! et de faire une étude scientifique des langues. La linguistique a également entrepris
d’étudier I’impact de la langue sur les rapports interpersonnels et intercommunautaires, les

fonctions du langage, etc.

Pour les linguistes, les ¢léments de la langue sont des signes. On parle alors de « signes
linguistiques ». Bien avant les linguistes, les anciens savaient déja que la langue se constitue
de signes. Dans le Cratyle les échanges entre Socrate, Hermogene et Cratyle ont pour but de

vérifier si effectivement les noms des choses sont inscrits dans leur nature -a la facon des

30 . . e ) .
L’angoisse est un malaise profond, un tourment mortifere, une torture sans fin et sans nom, dont la cause nous échappe.

On peut se savoir angoissé, mais on ne sait jamais pourquoi ni comment. L’angoisse plonge dans un non-sens qui conduit
parfois a la mort. Car I'angoisse affadit la vie et assombri tout espoir d’un avenir meilleur.

o L'exemple de la ressemblance des langues européennes d’avec le Sanskrit est le plus patent. Partant de cette
ressemblance, les linguistes ont énuméré le groupe de langues dites indoeuropéennes.

14



onomatopées’*- ou s’ils sont purement conventionnels®. Cependant, il reste que les linguistes
ont apporté des nuances qui étaient inexistantes avant eux. Les différences qu’ils ont établies

entre signe™*, signifiant et signifié ; ainsi qu’entre langue et langage™ en sont des illustrations.

La linguistique n’accorde aucune importance au probléme de la détermination du type de lien
qui doit exister entre le langage et la pensée. C’est un probléme purement philosophique. La
discipline de Ferdinand de Saussure se contente d’¢tudier la structure des langues et la nature
propre des signes linguistiques. En ce sens, elle a permis aux hommes de science de

découvrir la richesse et I’importance des langues.

III. DE L’IMPORTANCE DU LANGAGE

Par le langage, nous pouvons nommer les choses, classer les idées, et par le fait méme,
dominer le monde. Le langage occupe une place privilégiée dans la culture -entendue ici
comme un « ensemble de moyens dont disposent les hommes pour modifier la nature a leur
avantage »-. Les racines les plus solides de toute culture sont enfouies dans les profondeurs
de la langue. C’est dans les méandres de la langue que se dessinent a la fois le ridicule et le
génie des projets humains. La que mijotent les calculs mesquins et les initiatives
désintéressées. Pour montrer comment la langue promeut la culture, Emile Benveniste
affirme ceci : « Par la langue, I’homme assimile la culture, la perpétue ou la transforme. Or
comme chaque langue, chaque culture met en ceuvre un appareil spécifique de symboles en

lequel s’identifie chaque société »™°.

Le pouvoir des mots est beaucoup plus immense que nous ne I’imaginons. C’est au travers
d’eux que se structure la perception de I'univers d’un tout peuple. Ainsi, apprendre une

langue c’est toujours plus qu’apprendre de simples mots et tournures linguistiques. En

32 . . . . . - . n .
Mot imitant ou prétendant imiter phonétiquement le son produit par un étre ou une chose (cocorico est une

onomatopée qui évoque le cri du coq).

Ces discussions relévent de la philosophie du langage et non pas de la linguistique. Or, nous le savons bien, la philosophie
du langage a pour objectif de définir les conditions de possibilité d’'un langage vrai. Cette philosophie n’embrasse
aucunement la perspective linguiste. Laquelle vise I'étude des signes linguistiques en eux-mémes.

*le signe linguistique est une « combinaison d’un élément sonore (image acoustique) et d'un concept ». Autrement dit,
«le signifiant et le signifié constituent le signe linguistique (entité psychique a deux faces). Le signifiant est I'image
acoustique et le signifié le concept (et non la chose). Dans le signe le rapport signifiant/signifié est immotivé ; on ne peut
toutefois le dire conventionnel car il n’est pas arbitraire pour celui qui parle et qui ne se ferait pas comprendre ». Cf. J. RUSS
(Dir.), Dictionnaire de philosophie, Armand Colin, Paris, 2007, p. 316.

* Les linguistes font clairement la différence entre langue et langage. La langue est le produit social de la structure du
langage. Ainsi, comme dit dans la note infrapaginale n°1 de la premiére page de ce chapitre, il peut donc exister plusieurs
types de langages.

B, BENVENISTE, Problemes de linguistique générale, Gallimard, 1966, Tome 1, p 30.

15



apprenant une langue on accéde a I’'univers symbolique et métaphysique du peuple qui la
parle. Le propre de la langue est d’étre le repaire des us, de la vision du monde, des réves et
des désespoirs du groupe social auquel elle "appartient”". Voila pourquoi, & proprement parler,

une langue ne se traduit jamais. Mais elle se comprend. « Toute traduction est une trahison ».

La langue peut aussi étre utilisée a des fins de domination sociopolitique®’. Trés souvent il
arrive que la langue aggrave la fracture sociale en radicalisant les affrontements
interethniques et en alimentant les intégrismes de toutes sortes. La langue crée toujours un
«nous » qui s’oppose a un « eux ». Les classes sociales se reconnaissent aussi a la manicre
de faire usage d’une langue. Aussi les classes ais€es, ainsi qu’une bonne partie de celles
moyennes, prétendent parler la langue "pure" (la langue classique, telle que consignée dans
les grammaires et les dictionnaires de référence). Le bas peuple trouve sa joie a parler 1’argot
ou la langue sous sa version la plus courante. En un mot, la prise en compte des facteurs

linguistiques dans la résolution des conflits peut étre salutaire.

Grace au langage nous pouvons agir sur les personnes et sur le monde. Dans le premier cas
on se réfeére, par exemple, aux propos qu’un locuteur peut adresser a un récepteur. Ces mots
ont obligatoirement une incidence sur lui. Ils peuvent I’enchanter ou 1’énerver, le flatter ou
I’offusquer, selon qu’ils sont courtois ou méchants®®. Dans le second cas les mots deviennent
des «actes du langage ». Ils revétent leur fonction performative : ici les mots réalisent ce

qu’ils disent™. Le langage révéle aussi son importance 4 travers sa fonction thérapeutique.

CONCLUSION

Alors que la philosophie se promettait de faire la vérité sur les rapports qu’entretiennent

langage et pensée, ainsi que de définir les conditions d’existence du langage vrai, Ferdinand

37 Beaucoup de dirigeants politiques a travers le monde, surtout ceux des pays islamiques et hispanophones (Mahmoud
Ahmadinejad, Hugo Chavez, Evo Morales, Hassan Nastrallah, etc.), considérent I'Anglais comme une langue de la
domination. D’autant plus que les défenseurs du mondialisme et de I'économie libérale le présentent comme la langue du
village planétaire (Global village). Du moins, selon les analyses de Samuel Huntington faites dans Le choc des civilisations.

% Une parole réconfortante peut faire beaucoup de bien a qui elle est adressée. Des encouragements sincéres, des
félicitations méritées, des compliments vrais, sont autant de choses qui nous réchauffent le cceur et nous donne la joie de
vivre. Au contraire, les paroles méchantes sont destructrices. Les injures, les moqueries, les propos calomnieux, blessent
notre amour-propre et nous couvrent de honte. Avec les mots on peut conduire autrui en enfer ou au paradis.

Les grands flatteurs, comprenez les personnes qui savent obtenir ce qu’elles veulent, ont I'art de manier les mots pour
s’attirer la confiance et I'affection de ceux qui les écoutent. Ils ont découvert la magie des mots. Cf., a titre illustratif, Le
corbeau et le renard de La fontaine ou le Poéme de Parménide dans lequel le Kouros recourt a des propos cajoleurs pour
séduire les filles du soleil.

» Exemple : « Au nom de pouvoirs qui m’ont été conférés, je vous déclare mari et femme », « Je déclare cette année
académique ouverte ». Les philosophes anglo-saxons, notamment Searle et Austin, ont aidé la philosophie a découvrir la
performativité du langage : parfois le langage actualise ce qui est dit.

16



de Saussure a trouvé mieux de faire I’étude des «signes linguistiques ». C’est-a-dire
d’étudier la langue en elle-méme, et non pas les considérations qu’on en fait. L’orientation
linguistique est d’autant plus enrichissante qu’elle permet 1’étude de la langue dans toute son
¢tendue. Ce chapitre qui touche a sa fin nous aura longuement entretenus sur I’importance du
langage. Tout d’abord il nous a rappelé que le langage permet aux hommes de régner sur le
monde parce qu’il est I’un des principaux pivots de la culture. Ensuite, nous avons découvert
que la langue est porteuse de la vision du monde, des peurs, des phantasmes et des espoirs de
tout peuple. Aussi, la langue nous est apparue comme un des éléments qui peuvent étre utiles
pour la construction d’une paix durable dans les régions ensanglantées par les conflits. En fin,
il nous a été révélé que la langue est un puissant moyen pour agir sur le monde et sur les

personnes.

17



2¢me PARTIE : NOTIONS RELATIVES A I’HOMME ET A I’ACTION :

Dans la premiére partie du cours, nous nous sommes lancés dans un essai de compréhension
du sujet dans sa dimension affective, intellectuelle et active. En cette derniére approche, nous
avons quelque peu ébauché la dimension relationnelle de I’homme. Mais ¢’est dans une étude
plus poussée de I’agir humain que cette dimension d’ouverture au monde sera mieux cernée.
Nous disséquerons ’étude de I’agir humaine en trois domaines pour mieux ’appréhender
dans son intégralité conforment a ce que suggere Descartes dans son discours de la méthode
(partir du plus simple au plus complexe). Dans un premier temps nous étudierons 1’agir
humain en ciblant la relation entre I’homme et son milieu, ensuite une étude des données
fondamentales de la conscience permettra I’étude de quelques notions qui commandent a
’agir moral et enfin, nous étudierons la relation de I’homme et de sa société.

CHAPITRE 6 : LE TRAVAIL, LA TECHNIQUE ET LA QUESTION SOCIALE

OBJECTIFS DU COURS :

e Bien comprendre que le travail n’est pas nécessairement une source d’aliénation pour
I’homme ;

e Percevoir les problémes éthiques liés aux progres techniques. L’éthique interdit a
I’homme de faire tout ce qui est techniquement réalisable. En d’autres termes, la
technique doit demeurer un instrument et non devenir une fin en soi ;

e Percevoir que la question sociale est liée au rapport de travail entre les hommes.

INTRODUCTION :

Une réflexion philosophique sur la relation de I’homme au monde ne peut se passer ni de la
problématique de la société ni de celle du travail et de la technique, tant il est vrai que
I’homme est un animal social et que par sa constitution naturellement faible, il doit travailler
et inventer des techniques pour assurer sa survie.

Avant d’étre vécu comme une activité libératrice ou plaisante, le travail apparait
originairement et essentiellement comme une contrainte. Sans doute parce que 1’homme ne
s’y soumet pas volontiers, mais par nécessité. Nous en concluons qu’il se réduit a la difficile
production de nos moyens d’existence. Pourtant s’il en était vraiment ainsi, on comprendrait
mal que I’homme puisse travailler quand bien méme il se sait affranchi de ses besoins
¢lémentaires.

Le travail est souvent vu comme malédiction en raison de sa pénibilité et de ses conséquences
parfois néfaste. Car pour se procurer sa nourriture et satisfaire ses besoins, I’homme est
contraint par la nécessité de déployer des efforts et peiner a la tache. Ce faisant, il, c'est-a-dire
I’homme sollicite son corps ou son esprit, ce qui engendre la souffrance. Et pourtant, ’homme
n’a pas le choix : il doit travailler pour vivre ! Dans cette contrainte, le travail n’est-il pas
I’expression d’une aliénation ? Ou plutdt, est-il une libération ? Pourquoi devons-nous
travailler ? Doit-on dire que le travail dénature ’homme ou qu’il I’humanise ? Dans quelles
conditions I’homme retrouve-t-il sa vraie humanisation dans le travail ? En méme temps,
s’interroger sur le travail, c¢’est poser également le probléme de la technique, qui en est la

18



condition nécessaire puisque, travailler implique nécessairement 1’usage d’outil quel qu’il
soit.

I. LE TRAVAIL
1. Travail, servitude, liberté
a. Le travail-servitude :

L’origine du mot suggere 1’idée d’assujettissement, de torture. De son étymologie, travail
provient du latin tripalium qui désignait un instrument de trois pieds destiné a maintenir les
beeufs ou les chevaux difficiles pour les ferrer et aussi un chevalet de torture. Le travail
exprime a I’origine la servitude de ’homme qui ne parvient, a survivre dans la nature que par
un effort douloureux. Le travail est le signe de 1’aliénation de I’homme perdu dans une nature
indifférente ou hostile a laquelle il faut colit que cotit s’adapter pour subsister. Ainsi, pour les
grecs, le travail exprime la misére de ’homme et non sa noblesse. Le travail signifie notre
liaison au « monde de la caverne », c'est-a-dire au monde de la matiére tandis que la
contemplation du sage nous fait oublier que I’homme est assujetti au monde matériel, et
tourne I’eil de I’dme vers la splendeur rayonnante des idées pures.

Le dualisme platonicien (monde des idées éternelles et le monde de la matiére changeante) est
I’expression du dualisme social : d’un c6té, les hommes libres contemplent les idées, de
I’autre co6té les esclaves occupés a travailler douloureusement sur la matiére. Méme
I’ingénieur, est chez Platon 1’objet d’un certain mépris car dira-t-il « tu ne voudrais ni donner
a son fils ta fille ni épouser toi-méme la sienne ».

Les latins de leur co6té ne manquaient pas d’opposer I’otium, le loisir studieux, au negotium,
le travail, les affaires. Pour eux, le travail revét une signification purement négative car le
travail signifie absence de loisir. De méme dans la tradition chrétienne, le travail est une
punition de Dieu a la désobéissance de ’homme et de la femme (Gn3, 16 et 19) : « tu
enfanteras en travail les enfants » pour Eve et « tu mangeras ton pain a la sueur de ton
front » pour Adam.

b. Travail-liberté

Si le travail est une aliénation, c’est justement par lui que ’homme devient « maitre et
possesseur de la nature » nous dit Descartes. Dans la perspective chrétienne, le travail n’est
pas seulement le signe de la punition, bien au contraire, il est la possibilité de rachat. Des
théologiens contemporains font remarquer que le travail n’est pas nécessairement li¢ a la
sanction du péché, puisque I’homme est créé, il est placé sur la terre pour la travailler et la
soumettre partout. Autrement dit, ’homme doit parfaire la création par son travail (Genese 1,
28).

Le theme du travail, moyen du salut, instrument de libération, se trouve chez Hegel dans sa
célebre « dialectique du maitre et de I’esclave ». Celui-ci montre que I’esclave, au début de
sa relation avec le maitre, est une personne au rabais. A force de travailler, 1’esclave acquiert
une discipline personnelle qui lui donne de découdre avec la violence dont il a fait montre lors

19



du combat a mort I’ayant jadis opposé¢ au maitre. Il apprend a vaincre la nature en utilisant
les lois de la matiére et récupére une certaine forme de liberté. Par-dessus le marché, le maitre
ne saurait vivre en se passant du travail de I’esclave. Au milieu méme de sa servitude,
I’esclave accede a une liberté¢ (domination de la nature) par ses victoires techniques. Tandis
que son maitre ne fait que profiter des agréments de la vie ; il ne cultive pas son jardin, ne fait
pas cuire ses aliments, n’allume pas du feu : il a son esclave pour cela. Le maitre ne connait
plus la rigueur du monde matériel puisqu’il a interposé un esclave entre le monde lui. C’est
ainsi que 1’esclave qui avait abdiqué sa liberté, redevient un homme libre en se posant comme
une liberté ingénieuse contre la nature qu’il dompte du moment méme ou le maitre qui ne sait
plus travailler, a de plus besoin de son esclave et devient en quelque sorte I’esclave de
I’esclave.

¢. Travail-intelligence :

Le travail est I’acte humain par excellence, c’est I’expression concrete de notre intelligence et
de notre liberté. Bergson définit I’intelligence comme une aptitude a fabriquer des outils
(I’homo sapiens est d’abord ’homo faber). Le dénuement originel de ’homme, dépourvu de
crocs puissants, de fourrure épaisse, nu et faible dans la nature, « acquiert la valeur d’un
document préhistorique ; c’est le congé définitif que I’instinct regoit de 1’intelligence » (H.
Bergson, I’évolution créatrice). Par exemple, le marteau qui n’est pas un objet de
consommation, n’est ni bon a manger ni beau a voir. Le sens de ce marteau est dans une
relation, dans ce qu’il permet de faire. Il permet de planter un clou auquel on accrochera une
casserole qui a son tour servira a la préparation de la sauce.

L’outil est un signe de D’intelligence humaine, parce qu’il procéde par détours pour
transformer la nature, qui prend un certain recul par rapport a la nature. Tandis que 1’animal
est seulement « présent » a la nature, ’homme est capable de se la « représenter ». Comme le
disait Karl Max : « ce qui distingue ’architecte le plus maladroit de I’abeille la plus
habile, c’est que !’architecte porte d’abord la maison dans sa téte». Le travail c’est
I’exploitation intelligente des déterminismes matériels, c’est la ruse de la raison qui
transforme en moyens d’action les obstacles naturels.

d. Le sens humain du travail :

Le travail entendu comme une transformation intelligente de la nature, n’est pas une
transformation quelconque. C’est disait Auguste Comte «la modification utile du milieu
extérieur opéré par I’homme ». Le sens humain du travail est son utilité, son pouvoir
d’humaniser 1’univers. Le travail humain fagonne une nouvelle nature. Si I’homme venait a
disparaitre de la terre, non seulement nos villes tomberaient en ruine, mais les plantes méme
qui poussent dans les champs seraient en une seule saison remplacées par les mauvaises
herbes. Aujourd’hui, méme a la campagne, je ne vois partout que I’ceuvre de I’homme et la
nature offre comme dans un miroir le visage de I’homme. Le papier sur lequel j’écris, la route
goudronnée ou je marche, ma montre que je consulte négligemment, tous ces objets qui
m’entourent, sont le résultat de ce travail humain qui ne cesse de transfigurer la nature
matérielle ; celle-ci disait Marx, « saisit les choses, les ressuscite d’entre les morts ».

20



e. Métaphysique et morale du travail :

Si le travail nous donne la clé des rapports fondamentaux entre ’homme et la nature, il
convient de lui attribuer une haute signification métaphysique.

Disons tout d’abord que I’homme n’est pas seulement que pur esprit (qui ne rencontre pas
d’obstacle), il n’est pas non plus purement biologique (incapable de recul a 1’égard de la
nature et préoccupé seulement de la satisfaction immédiate de I’instinct). Bien au contraire, il
est les deux a la fois. Comme 1’écrit Jean Lacroix « [’activité vitale de I’animal n’est pas le
travail, la contemplation de D’esprit pur n’est pas le travail. Le travail c’est toujours I’esprit
pénétrant difficilement dans une matiére et la spiritualisant ». Cette importance
métaphysique du travail est inséparable de sa haute signification morale (c'est-a-dire de
I’incarnation des valeurs dans le réel. En plus de I’humanisation de la nature, le travail
humanise le travailleur lui-méme. Tout travail disait E. Mounier, « travaille a faire un
homme, en méme temps qu’une chose ». Le travail est le meilleur exorcisme de 1’égoisme
naturel. Travailler c’est malgré tout, sortir de soi-méme, méme si le travailleur ceuvre-t-il pour
lui-méme et déclare-t-il a I’occasion que le but du travail est le salaire.

Le travail donne a I’existence un ordre, une régularité salutaire au bon équilibre. Le temps
dans lequel vit I’oisif est discontinu. Il coule au rythme capricieux des passions. Le temps du
travail, réglé par les horaires du bureau ou de I’usine, impose a sa vie quotidienne un équilibre
salubre. L’homme imite alors la sagesse des choses et impose a son cceur capricieux de suivre
le rythme régulier du monde. Travailler comme dit A. Comte c’est « régler le dedans sur le
dehors ». Dans le méme esprit, un proverbe nous avertit sagement : « mains oisives, ceeur
fou ». Ainsi, le travail nous détache de nous-méme et nous fait entrer en communication avec
I’univers. Saint EXUPERY en fait la remarque dans son roman Citadelle : « le travail t’oblige
d’épouser le monde. Celui qui laboure rencontre des pierres, se méfie des eaux du ciel ou le
souhaite et ainsi communique et s’élargit et s’illumine. Et chacun de ses pas se fait
retentissant. »

f. Le travail comme devoir envers autrui :

Il n’est pas suffisant de dire que le travailleur par son travail est délivré et introduit dans
I’univers ; encore faut-il ajouter qu’il se voit étroitement relié a la société des hommes.
Travailler c’est trouver sa place dans la société ou tous les membres sont solidaires. Comme
I’a bien montré Léon Bourgeois, I’homme ne peut accomplir les gestes les plus ordinaires et
les plus nécessaires — boire un verre d’eau, allumer une lampe- sans mettre a contribution le
travail d’autrui (demandez-vous combien de travail colite a I’humanité votre petit déjeuner
votre habillement...). Votre propre travail représente en retour le paiement d’une dette que
vous avez contracté en profitant du travail d’autrui. C’est pourquoi, 1’obligation du travail est
impérieuse.

A coté de la solidarité horizontale des travailleurs qui échangent mutuellement leur service, il
ne faut pas oublier la solidarité verticale, qui nous permet de profiter des travaux de nos
ancétres, qui nous fait obligation de travailler pour nos successeurs (« l’inventeur de la

21



charrue laboure invisible a coté du laboureur » et « humanité se compose de plus de
morts que des vivants », disait A. Comte).

II. I’EVOLUTION DU TRAVAIL : TECHNIQUE ET INDUSTRIE, METIERS,
OUTILS, MACHINES.

1. De P’outil a2 lIa machine :

Nous avons défini le travail comme une transformation de la nature par I’intelligence
humaine. Mais les conditions de cette transformation ont prodigieusement évolué au cours de
I’histoire. Depuis les temps préhistoriques des armes en pierre taillée ou poli jusqu’aux usines
et au machinisme de 1’ére nucléaire, I’usage d’instruments de médiateurs entre I’homme et la
nature, est la caractéristique constante du travail humain. Seulement, 1’évolution de ces
instruments a modifié les conditions du travail.

Les outils : le couteau, la hache, la scie, la lime diversifient 1’'usage spontané de nos mains,
¢largie son domaine, permettant a I’homme de travailler le métal et le bois. En méme temps
ils économisent le corps et le protégent (la pelle permet le transport du feu sans dommage).
Malgré cette avancé dans la fabrication d’outil, le corps demeure le moteur de 1’outil. Georges
Friedmann dit justement a ce propos : « l’outil sert, non a supprimer la part de I’homme
dans la production, mais au contraire a humaniser davantage celle-ci en permettant la
confection d’une ceuvre ou le maitre-ouvrier qui [’achéve seul introduit continuité,
réalisation d’un plan, précision accrue, harmonie d’un ensemble. »

La machine est une substitution a I’outil qui va arracher I’homme au milieu naturel pour
I’introduire dans un nouveau milieu, le milieu technique (mot d’origine grec : tekhné, désigne
ce qui releve de Iartifice, c'est-a-dire du savoir-faire de ’homme). La machine utilise pour
moteur une autre force que le corps humain. SALLERON écrit a cet propos : « ’outil c’est la
main prolongée, la main renforcée ; le marteau est l’image parfaite de ’outil. La machine,
c’est un engin fabriqué par I’homme avec ses mains et ses outils pour opérer seul grice a
une énergie extérieure. L’outil fait corps avec I’homme. La machine est détachée de
’homme. »

a. Meécanisation de la vie de ’homme :

L’homme d’aujourd’hui vit dans un univers des machines. Non seulement les machines
regnent sur son travail (machine de production a I’atelier, ordinateur dans les bureaux, les
machines agricoles, les téléphones portable...), mais il peut, grace a elles, voyager sur terre,
dans les airs, sous terre. Bref, comme le dit Friedmann, « le citadin, dans le cours de sa
journée, ne fait que quitter une machine pour en trouver une autre ». Le standard de vie ne
se définit-il pas par la possession d’un nombre plus ou moins grand de machines ? Tout le
monde ne désire-t-il pas jouir d’une voiture, d’un poste de télévision, d’un réfrigérateur, d’un
téléphone portable derniére génération ? Le machinisme transforme donc radicalement la
condition humaine. D’une part, la puissance de I’homme sur la nature est grande, mais d’autre
part, ’homme semble séparé du milieu naturel. L’artisan était a coté de ses outils, il était en
eux, il en était I’ame, tandis que ’homme de I’¢ére industrielle semble dépassé, dominé de

22



toute part par le systéme complexe de ses machines. Tout désormais, le travail, I’information,
la guerre méme, se fait a distance. L’homme ne risque-t-il pas d’y perdre son équilibre ?

2. Les avantages du machinisme.
a. Les navettes d’Aristote :

Aristote disait ironiquement que 1’humanité pourrait se passer d’esclaves si un jour « les
navettes marchaient toutes seules », a I’exemple des trépieds miraculeux qui, disait-on, sur un
simple signe des habitants de I’olympe, venait d’eux méme se ranger pour 1’assemblée des
dieux... le machinisme ne devait-il pas, rétrospectivement, donner a la boutade d’Aristote
I’aspect d’une prophétie ? Dés la fin de I’antiquité, 1’'usage des moulins a eau libéra les
femmes esclaves qui, pendant si longtemps, avaient été assujetties a tourner la meule, et le
poete ANTIPHILOS de Byzance chantait déja le progrés mécanique libérateur : « dtez vos
mains de la meule, meuniéres ; dormez longtemps méme si le chant du coq annonce le jour
car Déméter a chargé les Nymphes du travail dont s’acquittaient vos mains, nous goiiterons
bientot la vie de I’dge d’or ». Le progrés du machinisme a accru fondamentalement la
production des biens et services accordant ainsi un grand temps de loisir dans le monde
moderne. Si I’on ajoute a cela les progres des techniques médicales et chirurgicales, on ne
s’étonnera pas que la durée moyenne de la vie humaine ait augmenté.

3. L’anti machinisme contemporain.
a. Civilisation mécanique et vie spirituelle :

La civilisation mécanique fait souvent aujourd’hui 1’objet de critiques sévere. Les détracteurs
du machinisme pense qu’en donnant a I’homme le bonheur matériel, elle 'incite a se
complaire dans les satisfactions animales et le détourne de toute vie spirituelle. De méme,
pense Gandhi, la médecine, en guérissant des maux presque toujours dus au « péché », nous
soustrait injustement aux conséquences de nos fautes : « les hopitaux sont des lieux de
propagations du péché ». Gandhi n’accepte qu’une définition morale de la civilisation : « la
civilisation est ce mode de vivre qui montre a ’homme ou est son devoir. » Etre civilisé,
c’est atteindre la maitrise de soi et de ses passions. Mais 1’opposition de la civilisation
mécanique et de la civilisation spirituelle semble ici trop durcie. Saint Thomas d’Aquin était
mieux inspiré¢ lorsque, des le 13 sigcle, il nous rappelait qu’un minimum de sécurité
matérielle est le plus souvent nécessaire a 1’exercice de la vertu.

b. Civilisation mécanique et déshumanisation :

La civilisation mécanique donne-t-elle ce bonheur matériel qui parait étre son but ? N’est-elle
pas en contradiction avec elle-méme lorsqu’elle multiplie les souffrances de toute sorte ? Le
machinisme — il est devenu banal de le dire — augmente démesurément la puissance de
I’homme dont la sagesse demeure chétive.

« La science, a dit Jean Rostand, a fait de nous des dieux avant que nous méritions d’étre
des hommes. » devant la menace des armes atomiques et chimiques, ne convient-il pas de
rappeler ce qu’a dit Bergson ? Que le machinisme a rompu 1’équilibre de 1’dme et du corps,

23



parce que notre ame est restée la méme tandis que voyait sa puissance accrue de toute la force
des machines.

D’autre part, les conditions méme du travail industriel ne déterminent-elles pas une véritable
« déshumanisation ? » si la machine, aux yeux de I’entrepreneur, « économise la main
d’ceuvre », aux yeux de I’ouvrier elle crée le chomage et devient paradoxalement source de
misere. De plus, le machinisme contraint bien souvent le travailleur moderne a se transformer
en automate. Tandis que I’artisan s’affirme et se reconnait dans son ceuvre, 1’ouvrier d’usine
victime de la « division du travail », de ce que FREIDMANN appelle avec force le « travail
en miette », se trouve assujetti a la « chaine », contraint d’exécuter toujours le méme geste
(par exemple viser un écrou) a une cadence déterminée.

La civilisation mécanique serait donc profondément anti humaniste. Elle met I’homme en
situation d’aliénation, le séparant de la nature, I’enveloppant dans un milieu d’automate sans
beauté et sans vie; rendant ’ouvrier des « chaines » totalement étranger a son ceuvre,
¢loignant le compagnon du patron et soumettant le prolétaire, « membre vivant d’un
organisme mort » (K. Marx), a la discipline impersonnelle et inhumaine de I’usine.

4. Reserve sur I’anti machinisme.

Quelle que soit I’inquiétude ou I’indignation proclamée par les antis machinismes devant la
civilisation mécanique, peut-étre convient-il aujourd’hui d’opposer quelques arguments a ce
pessimisme.

a. Automation et libération :

Tout d’abord on peut penser que le machinisme lui-méme, en se développant, apportera des
remedes a ses propres inconvénients. Le travail automatique, monotone et inhumain de
I’ouvrier rivé a la chaine vient en fait d’une mécanisation insuffisante de 1’industrie. Le
machinisme, en se perfectionnant, délivre I’homme des travaux purement mécanique. La
machine aujourd’hui est capable de couper, d’emballer, de trier, d’étiqueter. Méme les taches
automatiques de la pensée (les calculs) sont susceptibles d’étre accomplies par des machines.
Le triomphe de « I’automation », bien défini par Robert Buron comme une « mécanisation
carré » (« utilisation d’une machine pour diriger et controler d’autres machine »), ne laissera a
I’homme que le travail intelligent de la réparation, de 1’organisation.

b. Le taylorisme :

I1 est important de remarquer que les idées sur I’organisation du travail ont, beaucoup évolué.
Le systeme général critiqué est celui du taylorisme. Ici, en effet, ’homme est sacrifié¢ a la
machine ; ce qui compte, c’est le rendement. Les conditions du travail, le morcellement des
taches, le rythme de la chaine, 1’organisation des ateliers, tout cela est réglé seulement par
I’ingénieur et dans un seul but : la rationalisation et I’augmentation de la production. La main
d’ceuvre recrutée sur « le marché du travail » n’est qu’un « matériel humain » qui fait partie
de I’outillage et dont ’emploi est subordonné a la production. Il s’agit d’adapter I’homme a la
machine, c’est-a-dire de sélectionner par un systeme de tests les hommes qui conviennent
pour telle ou telle occupation professionnelle.

24



c¢. Humaniser le travail :

Des voies se leévent aujourd’hui pour que ’homme ne soit plus adapté au travail mais adapter
le travail a I’homme. Pour cela pense Bernard BRICHAUD, « de construire des machines,
qui, en soi, marchent mieux, mais des machines que I’homme a moins de mal a faire bien
marcher, ce qui revient a considérer comme primordial dans le rendement d’une machine
sa disponibilité pour I’homme ».

Il ne suffit pas seulement que le travail soit adapté a I’homme, considéré comme individu
abstrait, il faut encore que les « relations humaines », dans lesquelles ’ouvrier se trouve
inséré (relation avec ses camarades mais aussi avec le contremaitre), soient
psychologiquement et moralement satisfaisantes. Certes le travail a la chaine isole
matériellement ’ouvrier seul aux prises avec sa machine, mais le rend psychologiquement
d’autant plus solidaire du grand ensemble humain dont il fait partie.

III. LA QUESTION SOCIALE.

La question sociale, dit le vocabulaire de Lalande, c’est « le probléme consistant a résoudre
les difficultés économiques et morale que soulévent I’existence des classes sociales et le fait
de la misére ». Plus généralement, c’est le probléme de I’organisation économique de la
société, de la production, de la distribution, de la propriété. Nous examinerons cette question a
travers les différentes prises de positions.

1. Lelibéralisme économique.
a. Adam Smith et la loi du marché :

Pour les libéraux, la plupart des difficultés économiques et sociales viennent de I’intervention
intempestive de 1’Etat qui prétend réglementer prix, salaire, échanges commerciaux. Pour eux,
I’Etat doit « laisser faire, laisser passer ! » 1’économie doit se réguler d’elle-méme pour le
bien de tous.

Adam Smith examine dans Richesse des nations (1774) les fluctuations des prix. Le prix
naturel d’un objet, c’est son prix de revient plus une juste marge bénéficiaire. Le prix du
marché d’un objet dépend de la loi de I’offre et de la demande. Si un produit est rare, la
demande dépasse ’offre et le prix du marché s’¢éleve au-dessus du prix « naturel ». Si le
produit est trés abondant, c’est le contraire : le prix du marché tombe au-dessous du prix
«naturel ». Seulement, il arrive que les prix tres élevés stimulent I’offre ; les produits chers,
fabriqués en plus grand nombre, baisseront la saison prochaine. Les prix trop bas découragent
I’offre, la production diminue et les prix remontent quand I’offre s’est faite plus rare. Ainsi, le
prix du marché tend toujours a rejoindre le prix naturel. La loi de I’offre et de la demande sert
de régulateur et «la quantit¢ de chaque marchandise mise sur le marché se proportionne
naturellement d’elle-méme a la demande effective ».

Les salaires des ouvriers sont soumis a une régulation naturellement analogue ; s’ils sont trop
bas dans une profession, on ne trouve plus de candidats & ce métier et il faut bien que les

25



salaires se relévent ; s’ils se relévent anormalement, un grand nombre d’ouvriers se proposent
a I’embauche et cette concurrence fait baisser le salaire.

b. L’Etat et le capitalisme :

Le seul role de I’Etat dans la théorie du libéralisme économique, est de protéger la propriété
privée. Car la propriété privée est une garantie de prospérité pour tous. Le propriétaire d’un
champ, d’une usine, d’un commerce est le premier intéressé a la bonne marche de son
entreprise. Ceci, donne la possibilit¢ au propriétaire de transmettre son héritage a sa
descendance. La propriété privée n’est non seulement utile socialement dans la mesure ou elle
est le meilleur stimulant du travail mais encore moralement 1égitime car il n’est pas juste que
la personne ne soit pas spoliée du fruit de son travail et de son épargne ; la propriété est un
prolongement naturel de la personne. N’est-il pas normal que nous considérons comme « a
nous » ce que nous avons acquis a force de travail, de courage, d’économie ?

Le libéralisme économique triomphant au 19°™ siécle apparait comme la philosophie du
capitalisme industriel. Celui-ci, en effet, se définit comme la propriété privée des moyens de
production. Ce sont des particuliers qui possédent des usines, les champs, les entreprises
commerciales. Dans ce systéme économique, on distingue plusieurs classes sociales, notre
classe sociale se définissant par la fonction que nous remplissons dans le circuit économique.
Les trois classe sociale fondamentales sont la classe des capitalistes qui posseédent des moyens
de production et les font exploiter par des salariés, la classe des artisans qui posseédent des
moyens de production et les exploitent eux-mémes, enfin la classe des salariés qui ne

possédent que leur force de travail et la louent au capitaliste pour un salaire.

2. La critique du libéralisme : le socialisme marxiste.

a. L’échec du libéralisme économique au 19°™ siécle :

L’optimisme libéral ne tient pas ses promesses. Il suffit de considérer précisément la société
industrielle de I’ Angleterre du 19°™ siécle pour le comprendre. Les ouvriers travaillaient 15 h
par jour pour un salaire misérable. Des enfants de 8 ans (et parfois plus jeunes encore)
descendaient au fond des mines. La mortalité était effroyable. La justification libérale de la
propriété (légitimé parce que fruit du travail) paraissait dérisoire dans un monde ou le
travailleur salari€¢ n’avait pas les moyens de devenir propriétaire, tandis que les propriétaires
capitalistes pouvaient se dispenser de travailler. La libert¢ dont parle le libéralisme est
purement abstraite : il est entendu que I’employé et I’employeur discute librement le salaire ;
mais I’employé menacé par le chomage — et qui n’a pas les moyens d’attendre — est contraint
enfin d’accepter le salaire proposé. Sa liberté abstraite déguise mal une servitude réelle. Jean
Jaures disait que la formule « laisser faire, laisser passer » devait s’entendre en ce sens : « le
renard libre dans le poulailler libre. » car le droit de propriété ne concerne pas seulement le
rapport d’un homme d’une chose. Il détermine enfin le rapport d’un homme avec d’autres
hommes et peut étre a I’origine d’une exploitation de I’homme par I’homme.

Pourtant, ce n’est pas pour des raisons morales que Karl Marx condamne le capitalisme
libéral. Dans son grand ouvrage, le capital, Marx prétend se placer a un point de vue purement

26



scientifique. Il se propose d’analyser la structure du capitalisme libéral. Dans une perspective
dialectique (inspirée par l’idée hégélienne que les contradictions sont les moteurs de
I’histoire), cette analyse veut montrer que le capitalisme se détruit lui-méme a partir de ses
contradictions internes.

Le principe fondamental du capitalisme est celui-ci : I’activité ouvriére est traitée et payée
comme une marchandise. Or, que vaut une marchandise ? Sa valeur dépend de la qualité du
travail qu’il faut pour la produire. L’activité ouvri¢re se paiera a son prix de marchandise,
c'est-a-dire qu’on donnera a I’ouvrier ce qu’il faut pour qu’il puisse reconstituer sa force de
travail pour le lendemain, ni plus ni moins. Pour que I’ouvrier puisse travailler, il faut un peu
de nourriture, quelques habits, etc. le patron paiera tout cela comme il paie I’huile de la
machine.

Mais le travail ouvrier est une marchandise singuliére qui a la propriété de produire a son tour
de la valeur, et une valeur plus élevée que sa propre valeur de marchandise. En langage plus
simple, 1’ouvrier rapportera plus au patron qu’il ne lui a couté. Le bénéfice produit, c’est la
plus- value (liée, comme on le voit, au fait que le travail est trait¢ a 1’origine comme une
chose.

3. Le capitalisme et la question sociale
Mais le systéme capitaliste va engendrer des contradictions :
Les contradictions du capitalisme

a. Les crises économiques :

L’intérét apparent de I’employeur est de vendre sa production le plus cher possible tout en
versant le moins de salaire possible afin d’augmenter la plus-value. Seulement les ouvriers,
mal payées, seront incapable d’acheter les objets qu’ils ont fabriqué eux-mémes. Le produit de
leur main, expos¢ a la vitrine du commergant, leur demeure étrangere — c’est un aspect d I’
«aliénation » -, inaccessible. Dés lors, beaucoup d’objets resteront invendus. Les commandes
du marchand a I’industriel diminueront, et ce dernier va licencier une partie de ses ouvriers.
On se doute que les chomeurs achéteront moins encore que les salariés. C’est la crise.

b. Les guerres

L’idéal serait évidemment de trouver une marchandise qui ait toujours les acheteurs. Or le
matériel de guerre présente un type de marchandise exceptionnel dont I’Etat assume 1’achat,
qu’il ne reviendra pas... et qu’il distribuera sans concurrencer quiconque ! De plus, la guerre
sera nécessaire pour ouvrir des nouveaux marchés et les destructions militaires stimuleront la
production de I’apres-guerre. Jaures disait que « le capitalisme porte la guerre comme la nuée
porte I’orage ».

c. La concentration

Pour comprendre le processus de la concentration, il faut partir de la distinction marxiste du
capital constant et du capital variable. Le capital constant (ainsi appelé parce qu’il ne

27



rapporte, directement, rien au patron) représente la valeur des machines et des matieres
premicéres. Le capital variable, c’est I’argent qui sert a payer les salaires, donc a faire travailler
I’ouvrier, a produire les marchandises, donc a produire de ’argent. Mais les progrés du
machinisme imposent au patron 1’augmentation continuelle du capital constant. Dés lors, le
taux du profit baisse parce que la plus-value est dévorée par les investissements. Seul
I’industriel le plus riche peut acheter les plus grosses machines, avec lesquelles il peut
produire davantage en moins de temps, ce qui lui permet de vendre moins cher que ces
concurrents moins bien équipés. Le petit patron succombe donc a la concurrence et devient
prolétaire. Le grand patron absorbe petit a petit d’autres industriels. Telle est la concentration
au terme de laquelle il n’y aurait plus qu'un petit nombre de gros capitalistes exploitant une
masse de prolétaires. Le capitalisme produit ainsi, par son évolution dialectique, « ses propres
fossoyeurs ». A ce moment, la révolution socialiste et la nationalisation des moyens de
productions sont proches. Le capitalisme aura lui-méme préparé sa propre expropriation,
d’abord en rejetant dans le prolétariat bon nombre d’anciens capitalistes, ensuite en organisant
des monopoles si vaste qu’ils pourront sans difficulté et sans transition devenir les instruments
d’une économies collective.

Conclusion :

Le systéme marxiste est a I’origine d’expérience économique menée sur une échelle colossale
(URSS, Chine). Sans prétendre, ce qui serait sorti de notre propos, juger de telles réalisations,
nous pouvons ce pendant faire quelques remarques.

Tout d’abord, nulle part dans le monde (du moins jusqu’a présent), le systéme communiste
(nationalisation intégrale des moyens de production) ne s’est substitué au systéme capitaliste
industriel. La Russie et la Chine n’étaient pas, avant la révolution communiste, des pays
industrialisé, mais des pays d’économie essentiellement agricole, a structure féodale. Sur ce
point les prophéties du marxisme semble prise en défaut.

D’autre part, dans les pays capitaliste, a la place de la révolution brutale prévue par Marx, des
réformes partielles ont sensiblement amélioré la condition ouvri¢re. La ou Marx envisageait
un « renversement dialectique », se sont des corrections progressives qui sont intervenues.
Dés le milieu du 19°™ siécle, les premiéres « lois sociales » limitent sévérement le travail des
enfants des usines. Par la suite, la puissance des syndicats ouvriers obtiendra du patronat
d’autres concessions : les congés payés, la limitation des heures de travail souvent un « salaire
minimum » garanti par 1’Etat.

Enfin I’économie marxiste, 1a ou elle a été établie, est loin d’étre un succes. D’une part, le
marxisme triomphant s’accompagne partout d’une réduction des libertés publiques :
disparition de tout parti politique oppos€ au parti communiste, suppression de la liberté de la
presse. Ensuite, le niveau de vie de I’ensemble de la population a diminué, sans que pour
autant 1’égalité des revenus soit instauré (maintien d’un groupe privilégié, la nomenklatura,
ayant succes notamment a des magasins spéciaux). Les événements des derniers mois de
I’année 1989 en Europe de I’Est semblent confirmer cet échec du socialisme marxiste. Le
capitalisme libéral se montre, certes, plus efficace quand la créativité des entreprises et a la

28



quantité de la production. Le grand échec du capitalisme demeure le chomage dont les effets
dramatiques ne sont que partiellement corrigés par I’invention de 1’Etat.

Sujets de réflexion :

1- Peut-on affranchir le travailleur de toute servitude ?

2- Le travail figure —il au nombre des droits de ’homme ?

3- Tout-il s’acheter ?

4- Comment concevoir les rapports entre les échanges économiques et I’ensemble de la
vie sociale ?

5- Le travail est-il pour I’individu le moyen de devenir une personne ?

6- Le travail est-il un droit ?

7- Le travail est — il une fatalité ?

8- La valeur d’une civilisation se réduit- elle au développement de sa technique ?

9- Comment expliquer qu’on puisse considérer des machines comme douées d’un
pouvoir merveilleux ou maléfique plutoét que comme des objets techniques ?

10- Faut- il redouter la machine ?

29



3EME PARTIE : LA CONNAISSANCE

Depuis 1’éveil de la raison, ’homme n’a cessé d’étre hanté par le désir de maitriser et de
connaitre son milieu de vie et les phénoménes qu’il y constate. Ce désir naturel de connaitre le
pousse a trouver des explications aux phénomeénes qui lui paraissent étranges. Si dans les
temps primitifs, il se contentait des explications mystiques, voir occulte, bien vite, la

connaissance rationnelle de ces réalités s’est imposée a lui. Ainsi, sont nées les sciences.

Cette partie qui porte essentiellement sur la réflexion philosophique relative aux sciences
entend montrer le fonctionnement interne des sciences appelées exactes et mettre au grand

jour les questions qu’elles soulévent.

CHAPITRE S: LA CONNAISSANCE SCIENTIFIQUE: THEORIE ET
EXPERIENCE

A. INTRODUCTION GENERALE :

L’usage approximatif mais trés courant de ces deux termes confond volontiers la théorie et
tout ce qui est abstrait d’un c6té, et du coté opposé I’expérience et le concret. C’est souvent
avec mépris qu’on qualifie de «théorique » des propos ou des idées que ’on juge trop
¢loignés des faits alors qu’on vante la « solidité » des propos ou d’idées apparemment fondés
sur « I’expérience » de leur auteur ou sur des données « concretes ». Bref, ’expérience serait
comme le concret, le signe du sérieux et du contrdlable ; la théorie, au contraire, comme

’abstrait, céderait aux tentations du vague, de I’invérifiable.

I. L’EXPERIENCE JUGE DE LA THEORIE ?
1. La théorie : une vue de I’esprit :

Tirée du grec théoria, le mot théorie signifie chez Platon « contemplation, vue de I’esprit ».
Mais que vaut une simple vue de ’esprit si elle ne renvoie pas a une expérience ? C’est
souvent avec mépris qu’on qualifie de «théorique » des idées ¢€loignées de 1’expérience
vécue. La théorie serait ainsi marquée du sceau de I’incertain voire de I’impraticable. Les
théories scientifiques elles-mémes ne sont acceptées que si elles sont validées
expérimentalement. Une théorie scientifique veut étre en effet une explication de certains
phénomenes, et les expérimentations ont précisément pour fonction de constater si ces
phénoménes se produisent conforment ou non a la facon dont la théorie les explique.

L’expérience n’apparait-elle pas alors comme le juge de toute théorie ?

30



2. Les différents sens du mot « expérience » :

Au sens le plus courant, I’expérience est I’ensemble des savoirs et des savoir-faire acquis par
la pratique de la vie. En ce sens, on dira de quelqu’un qu’il est expérimenté ou qu’il a de

I’expérience.

Dans un 2°™° sens, plus philosophique, le concept d’expérience renvoie aux données sensibles
grace auxquelles nous nous rapportons aux choses. Par exemple le sens de la vue permet

d’avoir I’expérience des couleurs.

Dans un 3™ sens, enfin, le mot expérience désigne les procédures au moyen desquelles on
essaie de controles ou de valider des hypothéses ou des croyances. On dira en ce sens d’un
scientifique non qu’il a de I’expérience mais qu’il faut une expérience. Il faudrait d’ailleurs

mieux ici parler d’expérimentation que d’expérience.

Ces trois sens ne doivent pas é&tre confondus. Ils semblent néanmoins tous faire de
I’expérience le critére de la valeur des théories. Seule I’expérience semble nous instruire et

nous permettre de décider de la vérité ou de la particularité de nos « vue d’esprit ».

3. L’expérience mise en cause :

La subordination de la théorie a I’expérience n’a pourtant pas été une évidence pour tous les
philosophes. Bien au contraire, tout un courant rationaliste qu’on peut faire remonter a
I’antiquité grecque argue du caractére souvent trompeur de nos sens pour soutenir la thése
inverse : ’expérience est un obstacle a la connaissance. C’est notamment ce que nous dit
Platon dans son allégorie de la caverne : le monde de notre expérience est comparable a une
caverne au fond de laquelle sont projetées les ombres percues par les prisonniers qui ne
peuvent tourner la téte ni par conséquent voir la lumiére et les réalités du dehors. Ne seront-ils
pas alors portés a croire que les ombres qu’ils voient sont des réalités mémes ? Ces
prisonniers nous ressemblent. La connaissance sensible n’est pas la connaissance véritable qui
oblige au contraire a nous détourner du fond de la caverne afin de contempler au dehors les
réalités véritables. Celles-ci sont dés lors purement intelligibles, invisibles a tout autre ceil que

I’ceil de I’ame, et donc objet d’une pure théoria.

Le philosophe des sciences Gaston Bachelard reprendra d’une certaine fagon le programme
platonicien : notre expérience premiere et immédiate du monde, loin d’étre I’origine ou la
justification de nos connaissances théoriques, est un obstacle qu’il faut dépasser, parce

qu’elles tournent le dos a 1’objectivité. Personne n’a jamais trouvé les lois de la combustion

31



en se laissant bercer par la chaleur de la cheminée. Le réel dit Bachelard n’est pas donné, il est

construit par la pensée scientifique.

4. Critique morale de ’expérience :

Dans le domaine des théories morales, ’expérience loin d’étre d’un grand secours tend
facilement a devenir 1’alibi du renoncement. Agir moralement se heurte certes souvent a des
conditions qui rendent 1’action difficile : par exemple je dois toujours secourir quelqu’un que
je sais étre en danger mais je ne le peux pas toujours. Est-ce une raison pour ne pas vouloir
agir ? L’invocation des circonstances n’est-elle pas qu’un prétexte a notre inaction ? Telle est
notamment la position de Kant. L’impossibilité matérielle d’étre constamment moral et de
faire toujours son devoir ne peut en aucun cas nous dispenser de vouloir toujours le faire. Et

jamais on ne réfutera valablement une idée morale en disant que c’est une utopie

II. L’EMPIRISME EN DEBAT
1. L’expérience, fondement de la connaissance ?

Contre toute ces critiques, se dresse 1’empirisme, philosophie dont le projet méme est de
montrer que I’expérience est le fondement de toute connaissance et la garantie de 1’objectivité
de nos représentations. Pour I’empirisme, dont les grands philosophes furent au 17°™ et au
18°me siecle, I’anglais John Lock, I’Ecossais David Hume et le francais Condillac,
I’expérience sensible est a I’origine de toutes nos idées. Si abstraite soit-elle, une idée peut
toujours se décomposée en ¢lément qu’on peut faire dériver de ce que Hume appelle une
« impression sensible ». Par exemple, 1’idée d’une montagne d’or ne correspond certes a
aucune expérience ; pourtant, elle résulte d’une combinaison entre 1’idée de montagne et
I’idée d’or, dont nous avons I’expérience. L’expérience n’est pas seulement a 1’origine des
idées. Elle atteste aussi la valeur objective. Une idée qu’on ne pourrait pas décomposer en

élément simple dérivant chacun d’une impression sensible, ne représenterait rien ; ce serait

non une idée mais un mot vide de sens.

2. L’objection kantienne :

Kant reprend et développe une objection que Leibniz formulait déja contre I’empirisme de
John Lock ; a celui-ci qui affirmait que rien n’est dans I’intelligence qui n’ait d’abord été dans

les sens, Leibniz répondait en effet : sauf I’intelligence elle-méme.

On peut ainsi concéder a ’empirisme une vérité : sans 1’expérience, nous ne connaitrions

rien ; elle est la matiere de notre connaissance. Mais le monde de notre expérience est

32



organisé : nous y repérons un ordre, des régularités, des lois. Or I’expérience ne peut pas par
elle-méme rendre compte de ce qui I’organise. Considérons par exemple la catégorie de
causalité. Elle renferme I’idée d’une liaison nécessaire entre la cause et son effet. Or
I’expérience ne nous instruit pas de cette nécessité. Au mieux, nous apprend-elle que les
choses se sont toujours passées ainsi. Aussi, Kant en déduit —il que le concept de causalité
n’est pas lui-méme dérivé de 1’expérience. C’est un concept pur de I’entendement

indépendant de I’expérience mais qui met en forme la matiére de nos impressions sensibles.

III. LA METHODE EXPERIMENTALE
1. L’irréductibilité des théories scientifique :

L’analyse de I’activité scientifique peut-elle trancher le débat entre la conception kantienne et

I’empirisme ?

L’empirisme tend a penser que les théories scientifiques ne sont que des synthéses des faits
observables. Il néglige alors ce qu’apporte une théorie en I’organisant et en expliquant les
faits. En effet, les concepts d’une théorie scientifique ne sont pas seulement des descriptions
du monde : ils veulent aussi en étre des explications. Par exemple le concept d’évolution a été
avancé par Darwin pour expliquer certains faits d’observation (la relation entre des espéces
actuelles et des restes fossiles, la distribution géographique d’espéce reliée par leur affinité
anatomique ou morphologique systématique...) mais il n’est pas lui-méme dérivé d’une
observation : personne n’a jamais vu une espece en train d’évoluée. Un tel concept est
construit par la science. Ainsi, si une théorie scientifique doit évidemment rendre compte des
données de I’expérience, elle le fait au moyen des concepts qui ne peuvent s’y réduire. Du
reste, on peut construire sur les mémes observations plusieurs théories différentes voire

2" sigcle Ptolémée

contraire. Par exemple, la théorie géo centriste de 1’astronome grec du
(pour qui, la terre est le point immobile autour duquel tournent les planétes et le soleil) est
construite sur les mémes données observables que la théorie inverse de Copernic (c’est le
soleil qui est au centre) ; 'une et I’autre théorie rendent compte de facon opposée du méme

mouvement apparent des astres.

Une expérience est toujours un probléme posé a la nature. Le monde de 1’expérience n’est pas
un livre ouvert qu’il suffirait de lire. La nature ne répond qu’aux questions que nous lui
posons. Et elle répond dans les termes méme dans lesquels la science 1’interroge. Cela signifie
que I’expérimentation scientifique elle-méme est toujours imprégnée de théories. Les théories

scientifiques loin d’étre le résultat de 1’expérimentation, la structurent. Elles permettent de

33



concevoir les expériences et d’en interpréter les résultats. Par exemple, les atomes et les
molécules n’ont aucune réalit¢ observable indépendamment de la théorie atomique et un

observateur ignorant de cette théorie n’observerait en réalité rien du tout.

2. La base empirique des théories scientifiques :

Le propre de la science est de soumettre 1’acceptation de ses théories au controle de
I’expérience. L’empirisme a sens doute tort de faire de I’expérience I’origine de nos idées.
Mais a-t-il tort d’en faire la justification. La possibilité qu’a la science dite expérimentale de
controler par des faits d’observation si ses théories sont ou non acceptable semble bien étre le
gage de I’objectivité de ses énoncées, 1’objectivité a laquelle aucune théorie non scientifique
(par exemple la philosophie) n’est jamais parvenue. La possibilité d’une confrontation avec
I’expérience semble donc étre le critére de démarcation entre théorie scientifique et théorie
non scientifique. Selon cette fagon de voir, le propre d’une théorie scientifique n’est pas d’étre
vérifiée mais vérifiable, c'est-a-dire de pouvoir étre expérimentalement vérifiée ou infirmée et
le propre d’une théorie non scientifique n’est pas d’étre démentie par I’expérience, mais de ne

pas étre susceptible de se soumettre a un contréle expérimentale.

3. Théorie et vérification :

Il serait totalement anti scientifique de rechercher a sauvegarder a tout prix une théorie que
I’expérience aura condamnée. Une telle attitude constituerait, pour emprunter 1’expression de
Gaston Bachelard, un véritable obstacle épistémologique, c'est-a-dire une cause de stagnation
voire de régression pour la science. Des obstacles épistémologiques sont les intuitions
spontanées, des habitudes de pensée, des valorisations inconscientes qui constituent des
entraves et des résistances inhérentes a 1’acte méme de connaitre. Accéder a la science, « ¢ ’est
spirituellement rajeunir, c’est accepter une mutation brusque qui doit contredire un passé ».
La science ne progresse pas de facon continue mais elle se construit a partir des ruptures
successives. Ces ruptures €pistémologiques, mutation brusque que doit effectuer I’esprit pour
ajuster ses cadres rationnels aux expériences nouvelles, sont autant de changements de
concepts et de méthodes a Dintérieur méme du devenir scientifique. Donc, méme
expérimentalement établie, la vérité scientifique n’est jamais définitive, les théories ont une

histoire.

Si I’on peut supposer que I’ordre du monde change peu, sa connaissance en revanche n’est
qu’une succession des rectifications, d’erreurs corrigées et des vérités approximatives. Ce

caractere historique des théories scientifiques indiques qu’elles ne sont pas indépendantes des

34



sociétés dans lesquelles elles naissent et se développent. Tel est le sens des propos de Pascal
lorsqu’il affirme que nous pouvons dire le contraire des anciens sans les contredire : « dans le
Jjugement qu’ils ont fait que la nature ne souffrait point de vide, ils n’ont entendu parler de la

nature qu’en état ou ils la connaissent ».

Les théories s’appuient sur des expériences qui elles-mémes sont relatives au degré de
développement de la technique. Il ne faut donc jamais considérer une théorie comme
définitivement établie. Pour Karl Popper, d’ailleurs il faut sans cesse la mettre a 1’épreuve,
tester sa résistance au contrdle dont le succeés aboutirait a la réfutation de la théorie. Jamais,
une théorie ne peut tre vérifiée de maniere définitive, elle ne peut €tre que non encore
réfutée. Aussi nombreux que soit les tests qu’elle ait réussi a passer, elle ne peut étre assurée

de ne pas succomber a un teste ultérieur.

Cette inscription des théories scientifiques dans 1’histoire remet en cause le scientisme qui
croit en la toute-puissance de la science. Il consiste a penser que, d’une part, les vérités
scientifiques constituent un modele pour la connaissance et sont des absolus des vérités
immuables et que d’autre part, les projets de la science vont résoudre 1’ensemble des
problémes humains, non seulement dans 1’ordre matériel mais aussi dans I’ordre moral,

politique ou spirituel. Cependant, critiquer le scientisme ne doit pas nous faire tomber dans

des positions relativistes voire sceptiques.

B. CONCLUSION GENERALE :

Faut-il en conclure que le débat entre empiristes et rationalistes n’a plus aujourd’hui aucune
raison d’étre ? Oui, dans la mesure ou la physique ne progresse qu’au prix d’une activité¢ de
plus en plus élaborée de la raison des physiciens et d’emprunts de plus en plus nombreux aux
mathématiques. Mais cela veut dire que la théorie peut désormais se passer de I’expérience ?
Non, et si s’était le cas, le rapport de la physique a la réalité¢, déja trés distendu par la
complexité et I’abstraction croissante des théories contemporaines, serait bientot perdu.
Toutefois, les positivistes eux-mémes accordent un nouveau statut aux exigences de la
vérification expérimentale : pour Karl Popper, vérifier une théorie, c’est tester sa résistance

aux contrdles « négatifs ».

35



CHAPITRE 6 : L’IDEE DE VERITE

INTRODUCTION

Comment parler de la vérité au sein de nos sociétés profondément marquées par la pratique du
mensonge ? Ceux qui tiennent absolument a dire la vérité, ceux qui veulent vivre dans et de la
vérité sont pris par beaucoup pour des cons. D’autant plus que les escrocs, les corrompus, les
hypocrites et les faussaires ont souvent des conditions de vie les plus confortables. Le respect
de la vérité, comme valeur morale, est en perte de vitesse. La derniére partie ce chapitre
montre justement pourquoi le respect de la vérité a cessé¢ d’étre un réflexe pour la grande
majorit¢ des hommes. Les deux premicres parties du chapitre sont un essai de saisie de la
vérité du point de vue épistémologique. C’est-a-dire la vérité considérée non plus dans la
perspective morale, mais dans celle des connaissances en général et des connaissances
scientifiques en particulier.

I. LABORIEUSE QUETE DE LA VERITE

Le projet originaire de la philosophie n’est-il pas la recherche de la vérit¢ ? La philosophie
veut fonder toute connaissance en raison ; elle somme toute chose de lui révéler son sens
caché. Mais au fur et a mesure que le philosophe s’investit dans la quéte de la vérité il
découvre 'immensité de sa tache et apercoit toujours plus loin de lui I’horizon de la vérité.
La recherche de la vérité est donc une tache ardue qui exige du philosophe patience et
ténacité. Autrement la vérité a laquelle le philosophe hatif parvient n’est que fragmentaire.
Tout quéteur de vérité sait qu’il faut préalablement désirer la vérité pour espérer I’atteindre.
Bon nombre d’hommes ne sont pas disposés a chercher la vérité parce qu’ils vivent dans
I’illusion de la posséder déja. Ainsi il n’y a pas que la recherche de la vérité qui soit
laborieuse. Le désir méme de la chercher résulte d’un effort préalable. Le réel désir de
parvenir a la vérité est le prélude a sa recherche. Les sceptiques, dont Pyrrhon d’Elis est le
maitre, n’eurent pas acces a la vérité parce qu’ils n’espéraient méme pas l’atteindre. Le
Scepticisme pyrrhoniste ne nie pas seulement I’existence de la vérité mais il refuse aussi de se
poser la question de la vérité. Protagoras d’ Abdeére, sceptique a ses heures et défenseur d’un
relativisme intégral, pense que tout est relatif. Par conséquent chacun a sa vérite®.

En un mot, le désir de chercher la vérité ne va pas de soi. Dans les dialogues de Platon,
Socrate se sert de son tact remarquable pour aider ses interlocuteurs a laisser tomber les
fausses vérités. Dans la plupart des cas les interlocuteurs de Socrate logent dans I’enseigne de
I’opinion*".

Chéréphon, un ami d’enfance de Socrate, alla consulter I’oracle du temple de Delphes pour
que ce dernier lui dise s’il existait quelqu’un de plus savant que Socrate. La réponse fut a peu
pres celle-ci: « Socrate est le plus savant des enfants des hommes ». Informé de la

“ David Hume et Bertrand Russell, respectivement du 17°™ et du 20°™® siecle, optent pour un scepticisme modéré. Et par
ce fait ils se démarquent du scepticisme de Pyrrhon et de Protagoras. Le scepticisme modéré ne soutient pas I'inexistence
de la vérité ; il montre seulement la faiblesse de la raison humaine dans son effort pour y parvenir.

41 P . . . T . . . \ o . .
L’opinion est un savoir superficiel et non vérifié. Savoir souvent défendu par qui le possede avec la derniére énergie.

36



déclaration de 1’oracle a son sujet, Socrate s’inquicte et se presse de la vérifier. Un a un,
Socrate rencontre les « savants » de son époque. En fait ceux qui se prenaient pour des savant
et que les Athéniens considéraient comme tels. A sa grande surprise Socrate note que les
prétendus savants d’ Athénes ne sont pas des savants mais des imposteurs. Pourquoi ? Parce
qu’ils prétendent tout savoir alors qu’ils ont un savoir trés limité. Par ailleurs Socrate réalise
combien vraie est la déclaration de 1’Oracle du temple de Delphes. Socrate est le plus savant
parce que, conscient de sa propre ignorance, il n’oublie pas que la quéte du savoir et de la
vérité est une quéte inachevée™.

L’opinion est une excroissance intellectuelle. Elle empéche ceux qui y trouvent asile de
parvenir a la vérité. Beaucoup de nos connaissances relévent simplement de la doxa
(I’opinion). Cette dernic¢re revendique le droit d’étre la vérité parce qu’elle est conforme a la
tradition et a ce que les gens pensent de maniere générale. Si la doxa n’est pas la vérité, elle
est quand méme le produit du vraisemblable —ce qui ressemble a la vérité-. Les détenteurs
d’un savoir vraisemblable sur un sujet donné sont les moins disposés du monde a accéder au
domaine de la vérité. Leur proximité avec la vérité constitue pour eux un obstacle, une pierre
d’achoppement posée sur le chemin de la vérité.

Moyennant la prise en compte de quelques difficultés, la démarche cartésienne n’eiit pas
d’autre souci que de faire la guerre aux opinions et au savoir vraisemblable. Le doute
cartésien, n’étant pas une fin en soi, se veut une porte qui s’ouvre sur la vérité. Descartes est
certain d’avoir fait le bon choix. Celui du doute hyperbolique et radical. «Il y a déja
quelque temps, confiait-il, que je me suis apercu que, dés mes premicres années, j’avais recu
quantité de fausses opinions pour véritables, et que ce que j’ai depuis fondé¢ sur des principes
si mal assurés ne pouvait étre que fort douteux et incertain ; de facon qu’il me fallait
entreprendre sérieusement une fois en ma vie de me défaire de toutes les opinions que j’avais
recues jusques alors en ma créance [...] »*.

Une autre difficulté a laquelle se confronte forcément tout chercheur de vérité c’est de
pouvoir reconnaitre la vérité. Pour cause, la définition de la vérité est problématique. A la
question « Qu’est que la vérité ? », il existe une multitude de réponses. En outre,
I’établissement des critéres de la vérité n’est pas un probléme moindre.

II. LA VERITE A-T-ELLE UNE DEFINITION ?

La tradition philosophique définit généralement la vérit¢é comme 1’adéquation entre un
jugement ou une idée et la réalité. C’est-a-dire la correspondance entre une idée et ce que
représente cette idée dans le monde. Ainsi I’idée que les pharaons sont Egyptiens n’est vraie
que si, en réalité, les pharaons sont Egyptiens. La tradition philosophique stipule que la vérité
est principalement une vérité de correspondance. Cette acception traditionnelle de la vérité
n’est pas satisfaisante. Les faits purs —indépendants du langage, des interprétations et des
catégories humaines- n’existent pas. Pour tenir un langage vrai il faut pouvoir parler sans

2 cf. PLATON, Apologie de Socrate, 1°" Discours, Hatier, Coll. « Les classiques de la philosophie », 1999, pp. 10-14.

*3 R. DESCARTES, Méditations métaphysiques, 1°® méditation.

37



contradiction. Avec cohérence. La vérité-cohérence démontre que les faits existent
uniquement tels que I’homme les percoit.

Cependant la non-contradiction n’est pas un critére suffisant pour définir la vérité.
Finalement, la vérité-correspondance ou vérité de correspondance parait plus crédible que la
vérité-cohérence. Il faut pourtant apporter un amendement a la conception de la vérité-
correspondance. La correspondance des idées aux faits est une correspondance métaphysique.
Les idées correspondent non pas aux faits en eux-mémes —les faits tels qu’ils sont- mais aux
faits tels qu’on les percoit —les faits tels qu’ils nous apparaissent -.

Une chose est de pouvoir définir la vérité, une autre est de savoir la reconnaitre. La
connaissance précise de la définition de la vérité n’implique pas la reconnaissance de la vérité.
Un individu peut bien posséder le sens de la vérité sans toutefois étre capable de distinguer le
vrai du faux. A quoi reconnait-on alors la vérité¢ ? Selon Descartes, a son évidence. Ce qui
est vrai apparait évidemment comme tel. L’évidence est le premier des quatre préceptes du
doute méthodique. Descartes explique clairement ce qu’il entend par évidence : « Le premier
¢tait de ne recevoir jamais aucune chose pour vraie, que je ne la connusse évidemment étre
telle : c’est-a-dire d’éviter soigneusement la précipitation et la prévention; et de ne
comprendre rien de plus en mes jugements, que ce qui se présenterait si clairement et si
distinctement en mon esprit, que je n’eusse aucune occasion de le mettre en doute »**.

On reproche a Descartes d’avoir une conception purement intellectualiste de la vérité. La
démarche cartésienne est calquée sur le modéle mathématique. Les vérités auxquelles
Descartes parvient sont donc des vérités de raison. Il y a acceés grace a un acte d’intelligence
pure : I’intuition. A défaut de recevoir des intuitions Descartes recourt au raisonnement. A la
déduction particulierement. Descartes avait peut-€tre oublié¢ qu’il existe aussi des vérités de
fait.

Un discours portant sur les faits n’est pas seulement vrai par son évidence. Sa vérité doit
absolument étre établie a la suite d’un proces de vérification. Les vérités de raison par contre
n’ont que faire de la vérification®. En ce qui concerne I’analyse des formes de vérité, Leibniz
s’est montré plus clairvoyant que Descartes. Leibniz a su établir la distinction entre vérités de
raison et vérités de fait. Pour ce dernier, les vérités de raison sont des vérités nécessaires.
Elles sont uniquement le produit d’une démonstration logique. Leibniz trouve par contre que
les vérités de fait sont des vérités contingentes. Ces vérités sont taxées de contingentes parce
qu’elles auraient pu ne pas €tre vraies et cela ne changeraient rien a I’ordre du monde.

III. LA VERITE EST-ELLE UNE VALEUR ?

.y PR e x 46 v g .
L’humanité considere la vérité comme une valeur™. C’est-a-dire « ce qui, dans une chose, est
estimé désirable par une personne ou un ensemble de personnes. Ce qui est objet d’une

R DESCARTES, Discours de la méthode, Analyse et présentation par Sylvie PEYTURAUX, Bréal, 2003, p. 88.

242 = 143 n’est vrai que si chacun des éléments qui constituent cette égalité est vrai. La vérité de cette égalité n’est pas a
chercher en dehors d’elle-méme.

* Nous considérons la vérité dés cet alinéa du point de vue moral. Nous ne traitons plus de la vérité sous son versant
épistémologique.

38



estimation de la part d’une personne et qui contribue a orienter sa vie ; idée servant de norme
a I’activité morale... »*’. La vérité est donc une valeur. Cette proposition ne souffre d’aucun
doute. Si ce n’était pas le cas, le mensonge serait une chose louable et prisée de tout le
monde. En tant que valeur —morale- la recherche et la défense de la vérité supposent un
choix. Chaque homme choisit librement de vivre soit dans le mensonge soit dans la vérité.

Cerné de tous les cOtés par ses passions et ses désirs non mortifiés, I’homme n’hésite pas
souvent de sacrifier la vérité sur I’autel du plaisir fugace, de «1’argent trompeur », des
ambitions velléitaires, etc. Parfois le prix a payer pour vivre dans la vérité est trés élevé.
Dans une société corrompue, I’homme juste et vrai n’a pas droit de cité. Ceux qui vivent des
antivaleurs le traquent et transforment le bien qu’il fait en mal. En outre, la vérité est trop
blessante parfois pour étre acceptée. Des lors, doit-on toujours vouloir la vérité¢ ? Doit-on
toujours dire la vérité ?

Emmanuel Kant pense qu’il faut toujours dire la vérité. Méme si la révélation de la vérité
peut entrainer des conséquences désastreuses. « Etre véridique dans les propos qu’on ne peut
¢luder, c’est 1a le devoir formel de I’homme envers chaque homme, quelle que soit la gravité
du préjudice qui peut en résulter pour soi-méme ou pour autrui. »*°. Sommes-nous toujours
préts a dire la vérité et en payer le prix ?

Nietzsche a un avis contraire a celui de Kant. « Qu’on prenne en effet la peine de se demander
de maniére radicale : "pourquoi ne veux-tu pas tromper ?", notamment s’il devait y avoir
apparence —et il y a apparence !- que la vie vise a 1’apparence, je veux dire a ’erreur, la
tromperie, la dissimulation, I’aveuglement et I’aveuglement de soi [...]. Il se pourrait qu’un
tel projet soit [...] un principe de destruction hostile a la vie... Volonté de vérité —cela
pourrait étre une volonté secréte de mort »*. Nietzsche trouve insensé le désir de dire la
vérité en tout et partout. C’est, a I’en croire, un désir hostile a la vie. C’est-a-dire un désir
hostile a I’épanouissement de 1’homme et & son plein accomplissement dans le monde.
Nietzsche propose a tout homme d’étre créateur des valeurs. Les valeurs ne doivent pas étre
imposées a I’homme. Selon Nietzsche, les valeurs, les vraies, prennent naissance dans les
« trippes » de chaque homme. Ainsi, les vraies valeurs défendent la vie au lieu de la détruire.

CONCLUSION

Le chemin de ceux qui cherchent la vérit¢é ne manque pas d’embiiches: 1’opinion, le
vraisemblable, I’erreur, I’illusion, etc. Autant de choses desquelles il faut prendre distance
pour parvenir a la vérité. La modestie est I’attitude intérieure dont s’arment les quéteurs de
vérité. La vérité reste hors de portée pour qui ne veut avant tout confesser son ignorance ou,
dans une moindre mesure, reconnaitre 1’insuffisance de ses connaissances. En outre, la
croyance a ’existence de la vérité est une condition incontournable pour découvrir la vérité.
Le sceptique radical n’accedera jamais a la vérité parce qu’il met en doute I’existence méme
de la vérité. Bien plus, la reconnaissance de la vérité n’est aussi difficile que sa recherche.

7). RUSS (Dir.), Dictionnaire de philosophie, Armand Colin, Paris, 2007, p. 356.
®BE. KANT, D’un prétendu droit de mentir par humanité (1797), Flammarion, 1994, pp. 97-99.
* F. NIETZSCHE, Le gai savoir (1882-1887).

39



Du point du vue moral le respect et la défense de la vérité peuvent s’accompagner de
conséquences facheuses. Aussi, certains choisissent de taire la vérité afin de ne pas s’attirer
des ennuis.

CHAPITRE 7 : LE POUVOIR ET LA VIOLENCE

INTRODUCTION

La logique de la confiscation du pouvoir, en laquelle les dirigeants africains excellent, donne
a penser. En Afrique, les survivances de la conception traditionnelle du pouvoir font
obstruction au processus de démocratisation des Etats et des institutions. Le chef est chef. Il
est chef pour toujours et personne ne peut le contester. L’exercice du pouvoir dans le
continent noir est un peu plus problématique que dans d’autres continents ; certes. Mais en
tout lieu du monde, « le pouvoir corrompt ». Le pouvoir continuera toujours de corrompre
parce qu’il s’est li¢ d’amitié avec la violence. En fait pour partir du pouvoir a la violence, il
n’y a qu’un pas a faire. Etant donné que la violence est partout il n’y a, honnétement parlant,
aucun pas a faire. Pouvoir et violence sont les deux notions que nous essayerons de bien
comprendre dans ce chapitre. Aussi, le lien qui unit ces deux notions sera saisi.

I. DUPOUVOIR
1. Qu’est-ce que le pouvoir ?

Pris dans son sens philosophique, le pouvoir est la facult¢ d’agir. Sont dotés d’un pouvoir
ceux qui agissent sur autrui, ainsi que sur les choses et les étres du monde. Le pouvoir est
proprement humain. Tout homme exerce le pouvoir sous une forme ou sous une autre.
Méme si un homme est privé de tout pouvoir sur autrui, la possibilité d’agir sur le monde ou
sur lui-méme reste toujours ouverte. Car le pouvoir n’est pas seulement une faculté d’agir en
dehors de soi. I est aussi une capacité d’action sur soi>’.

Le pouvoir n’est qu’une faculté. Il a besoin de se fonder sur la force ou la puissance pour
s’actualiser. Autrement dit, le pouvoir ne peut étre réel et opérationnel que s’il s’accompagne
d’une puissance. Celle-ci est entendue comme I’ensemble des moyens, atouts et qualités qui
donnent a un individu d’agir sur les étres et sur les choses. C’est-a-dire d’user de son pouvoir.
La puissance est au pouvoir ce que les yeux et le cerveau sont a la vue. La puissance n’est pas
réductible a ses formes empiriques telles que la beauté et la force physique. Elle se manifeste
aussi a travers 1’éloquence, la réputation, la force de caractere, la richesse, etc. En un mot, il
n’y a pas de pouvoir sans puissance’'.

* or, agir sur soi et se dominer demande beaucoup plus d’efforts que d’agir sur les autres. L’homme est prompt a
commander aux autres. Mais il n’ose pas se soumettre aux exigences qu’il leur impose. Nous sommes loquaces et inventifs
quand il va des problémes d’autrui. Par contre, face a nos difficultés personnelles nous sommes muselés et a court
d’imagination.

51 . ’ . . ’ . , / . .. .
Il convient de noter que I'exercice du pouvoir n’est pas exclusivement réservé aux individus. Les groupes exercent aussi
le pouvoir sur d’autres groupes.

40



La compréhension du pouvoir ne doit pas étre restreinte au champ philosophique. Le pouvoir
a des dimensions sociales et politiques. Socialement parlant le pouvoir est uniquement
I’ascendance d’un individu ou d’un groupe sur d’autres individus. Dans la société, la ou les
personnes investies de pouvoir dominent les autres. Cette domination se manifeste par la
prise des décisions, la définition de I’orientation générale a donner au groupe et les sanctions
infligées aux récalcitrants et aux hors-la-loi. Du point de vue social, les parents exercent un
pouvoir sur leurs enfants, les ainés sur les puinés, le patron sur ses employ¢s, le maitre sur ses
serviteurs, le dignitaire religieux sur ses ouailles. Ainsi de suite.

Pour le bien de la société il faut absolument que certaines personnes exercent le pouvoir sur
d’autres. Les leaders et les chefs sont nécessaires aux sociétés ; aussi petites puissent-elles
étre. Une société sans chef est une foire a grande échelle. Dans le Léviathan, Thomas
Hobbes décrit ingénument la situation chaotique qui prévaut dans I’état de nature®®. Ce
désordre tient de I’absence de chef.

Le pouvoir est dit politique quand on le situe dans le cadre de la société civile>. En d’autres
termes, le pouvoir politique est un pouvoir institutionnalisé. Il est morcelé, dans la plupart
des cas, en pouvoirs exécutif, judicaire et 1égislatif. En principe, le pouvoir politique a pour
principale mission d’assurer la paix, la sécurité et le bien-étre des citoyens d’un Etat. Ce
pouvoir se heurte parfois a la résistance de ceux qui devraient s’y soumettre docilement.
D’ou I’'usage de la force et de la violence. En fait, ’Etat moderne a monopolisé ’usage de la
violence a en croire Max Weber. L’Etat interdit aux citoyens de se rendre justice. Il se
réserve la tache de dire le droit et de punir les scélérats. Qu’il soit percu du point de vue
politique ou social le pouvoir pose probléme : pourquoi doit-on se soumettre a lui? Quelles
sont les sources de la domination ? Quels sont les fondements 1égitimes du pouvoir ?

Max Weber distingue trois fondements légitimes du pouvoir :

* La tradition (le pouvoir traditionnel). Dans toutes les sociétés du monde, les individus
vénerent leurs coutumes et habitudes culturelles. L’autorité qui découle des traditions est
souvent pergue comme sainte. Et par ce fait, elle est incontestable. Tout le monde se soumet
aelle.

* Le charisme (le pouvoir charismatique). Certains hommes ont des qualités exceptionnelles
de rhéteur et de mobilisateur. Elles ont la finesse qu’il faut pour convaincre avec peu de mots
et une allure qui rassure. Ces personnes savent également poser les actions qui forcent le
respect. On dit de ces personnes qu’elles sont charismatiques. Aux yeux des autres, le
charismatique est une « saveur », un « guide supréme ». Chacun lui fait allégeance.

2 ’état de nature est un état hypothétique posé par Thomas Hobbes et Jean-Jacques Rousseau. L’hypothése de
I’existence d’un état de nature leur a permis d’amorcer et de mener a bon port des réflexions sur la société moderne. Pour
Hobbes, a I’état de nature les hommes se livrent une guerre sans merci. Selon lui, cet état serait I'époque durant laquelle
I’'hnomme actuel n’était qu’un animal pré humain, un étre sans foi ni loi, sans scrupules ni regrets. Seuls la soif du sang et le
désir de vaincre le maintenaient en vie. Contrairement a Hobbes, Rousseau pense qu’a I'état de nature ’'hnomme est bon. |l
vit seul et ne s’encombre pas de biens matériels. Rien ne lui appartient en propre mais il dispose de tout car la propriété
privée n’existe pas encore. Aujourd’hui, si ’hnomme est corrompu cela n’est imputable qu’a la société. « L’homme nait bon,
c’est la société qui le corrompt ».

>3 Collectivité des citoyens d’un Etat.

41



* La loi (Ie pouvoir légal). A moins d’étre injuste, la loi jouit toujours d’un respect quasi
religieux. Ceci parce qu’elle est ’expression et la forme la plus achevée des valeurs d’un
peuple. Ainsi, la loi est chargée d’une autorité devant laquelle les citoyens courbent I’échine.

Ces fondements légitimes de la domination (ou du pouvoir) ne nous renseignent pas
complétement sur les motivations profondes qui poussent ’homme a accepter d’étre dominé.
La domination est donc une énigme que nous ne finirons jamais d’élucider.

2. Le mystére de la domination

L’exercice du pouvoir ou de la domination est étroitement li¢ a la volonté d’obéir de ceux qui
y sont soumis. En fait, ceux qui obéissent se prescrivent a eux-mémes les ordres que le
pouvoir se leurre d’imposer. A considérer de prés les trois formes de pouvoir décrites par
Weber, on s’apercgoit qu’elles prennent corps uniquement avec 1’assentiment des personnes
qui devront s’y soumettre. La domination en elle-méme ne vaut rien. Seule compte
I’adhésion de ceux qu’on veut dominer. Les hommes accepteront toujours d’étre dominés
parce que la soumission est inscrite dans leur nature. L’homme a naturellement besoin d’un
chef pour le libérer de sa propre volonté et pour 1’aider a entrer dans un projet plus grand que
lui, un projet universel. Emmanuel Kant avait alors raison de déclarer que « ’homme est un
animal qui, lorsqu’il vit parmi d’autres individus de son espéce, a besoin d’un maitre »*.

Kant montre également que la position de chef, surtout de « chef supréme », est difficile a
tenir. Le « chef supréme » doit vaincre son propre désir naturel d’avoir un chef. Il est mis au
deéfi d’étre juste par lui-méme. Le chef court continuellement le risque de devenir un tyran.
En vue d’amoindrir ce risque, la démocratie se dérobe a tout désir de dissociation entre le
peuple et le pouvoir qui en émerge. Le systtme démocratique repose entierement sur le
peuple. Ce dernier est 'ultime dépositaire du pouvoir. Par ailleurs les démocrates s’efforcent
de faire une séparation des pouvoirs™. Leur volonté manifeste de créer plusieurs instances du
pouvoir n’est pas en reste’.

Cependant, la démocratie est loin d’étre parfaite. Elle a aussi ses tares. La démocratie, par
souci de faire prévaloir la volonté du peuple tout entier, écrase les volontés particulieres. Tout
au moins, la promotion de la volonté du peuple tout entier se confond souvent a la promotion
de la volonté de la majorité. Les minorités n’ont pas d’autre choix que d’étre a la traine de la
majorité. La représentativité pose aussi probleme en démocratie. Les représentants du peuple
ne font pas toujours une nette différence entre leurs intéréts personnels et ceux du peuple. A
défaut de trahir les intéréts du peuple, ils travestissent sa volonté et ses aspirations réelles.

*E, KANT, Idée d’une histoire universelle au point de vue cosmopolite, 1784.

** Une autre précaution a prendre pour éviter les abus de pouvoir c’est de faire en sorte que le législateur ne soit pas en
méme temps celui qui applique la loi. Ce principe de la séparation des pouvoirs (législatif, exécutif et judiciaire) fut énoncé
par Montesquieu.

% En cela, la démocratie se situe aux antipodes du totalitarisme™®. « Techniqguement, I'absence de toute autorité ou
hiérarchie qui caractérise le systéme totalitaire est bien mise en évidence par le fait qu’entre le pouvoir supréme (le Fihrer)
et les gouvernés, il n’existe pas de niveaux intermédiaires respectables et susceptibles de recevoir chacun leur juste part
d’autorité et d’obéissance ». H. ARENDT, Le systéme totalitaire, Seuil, 1972.

42



Tout compte fait, la démocratie n’est peut-€tre pas le meilleur systéme politique. Comparée a
d’autres systémes politiques, elle est un moindre mal. Peut-il y avoir un systéme politique
parfait ? L’homme lui-méme étant un étre fini et cerné de toutes parts par la violence,
comment son ceuvre peut-elle étre parfaite ?

II. DE LA VIOLENCE
1. La violence comme caractéristique propre de I’homme

La violence se rapporte a 1’'usage de la force ou a la démesure dans 1’usage de la force. La
violence ne peut résulter que d’une intention délibérée de faire du mal. On pourrait alors la
définir comme la volont¢ d’un individu « d’infliger un dommage physique ou moral a
autrui ». Dans le cas contraire, il n’y a pas violence’’. 1l y a violence chaque fois que la
dignité d’une personne est foulée aux pieds. Dans certaines circonstances la violence est tres
subtile®™.  La violence est aussi subtile lorsqu’elle devient institutionnelle. C’est ce qui
arrive quand un peuple est soumis a des lois injustes, lorsque les autorités se servent des
forces de I’ordre pour réprimer des manifestants pacifiques ou pour défendre des causes
honteuses.

L’Etat moderne est le sommet de I’institutionnalisation de la violence. Comme dit plus haut,
I’Etat moderne a monopolisé [’usage de la violence. Cet Etat ne domine que par la violence.
Et de préférence la violence physique. « "Tout Etat est fondé sur la force", disait un jour
Trotski a Brest-Litovsk. En effet, cela est vrai. [...] De nos jours la relation entre Etat et
violence est tout particulierement intime. Depuis toujours les groupements politiques les plus
divers — a commencer par la parentéle- ont tous tenu la violence physique pour le moyen
normal du pouvoir »*°. La monopolisation de la violence par I’Etat a peut-étre ceci de positif
qu’elle limite la violence des individus.

Nicolas Machiavel® est un fanatique de la violence de I’Etat. « Quiconque, dit-il, veut fonder
un Etat et lui donner des lois, doit supposer que les hommes sont méchants »°'. Machiavel a
une anthropologie négative et pessimiste : les hommes sont foncierement méchants. S’il leur
arrive d’€étre bon et agréables, c’est par accident. Le prince (ou le chef de 1’Etat) ne doit pas
étre dupe de la méchanceté ontologique® de I’homme. Il s’efforcera d’étre un personnage
prudent et rusé, préférant étre craint plutét qu’aimé. Machiavel conseille au prince de ne pas

7 Le chirurgien qui, a I'aide d’un bistouri fait de grandes entailles sur le corps d’un patient ne peut pas étre taxé de violent.
De méme, il serait inapproprié de qualifier de violent le designer qui réalise des tatouages sur le dos de son client. Les
éléments de la nature, eux non plus, ne sont violents. Les expressions « tempétes violentes », « vents violents » ... sont
purement métaphoriques. En dehors de ’homme il n’existe pas de violence.

58 Nous connaissons tous des personnes qui excellent dans I’art de tourner d’autres en dérision et de les blesser dans leur
amour-propre en utilisant des mots apparemment courtois.

* M. WEBER, Le savant et le politique, Le métier et la vocation d’homme politique, Trad. de Julien Freund, Coll. 10 / 18,
Union générale d’éditions, 1998.

© Homme politique italien doublé de philosophe. |l fut secrétaire (diplomate) de la République de Florence et écrivit
beaucoup d’ouvrages sur la maniere dont la politique est faite concretement et non sur la maniére dont la politique devrait
étre faite.

®1 N. MACHIAVEL, Le prince.

82 ce qui est lié a I'étre d’une chose ou d’une personne, a sa nature profonde, a son essence.

43



avoir peur d’agir contre la morale et la religion si cela est le prix a payer pour conserver son
pouvoir et maintenir 1’ordre®. Une chose est claire pour Machiavel : I’Etat doit étre violent
pour pouvoir contenir la violence des citoyens. Mais, I’Etat ne peut rien contre
I’omniprésence de la violence.

2. L’omniprésence de la violence

I1 est difficile, voire impossible, de trouver une sphere de la vie sociale exempte de violence.
La violence est partout. Son étau pourrait se resserrer autour de nous a tout moment.
L’empire de la violence s’entend jusqu’aux moindres coins et recoins du monde.
« Violence » semble étre le mot d’ordre pour qui aspire a une vie longue en ce monde®*.

Dans beaucoup de cas, la violence se veut une réponse a une violence antérieure. A la
violence du criminel on oppose celle de I’incarcération. Le criminel répondrait lui aussi aux
injustices sociales ou a la violence subie pendant son enfance. Ce raisonnement laisse
entendre que I’homme n’est pas violent pour le plaisir d’étre violent. Sa violence a toujours
pour but de mettre fin a une autre violence. Ainsi, la motivation inconsciente de la violence
est la recherche du bien ou la recherche de ce qui est tenu pour un bien. Le fameux « Nul
n’est mauvais volontairement » de Socrate a alors tout son sens. Le mal ne serait autre chose
que la conséquence d’une mauvaise perception du bien.

L’omniprésence de la violence est peut-étre liée a la nature méme de I’Etre. En d’autres
termes, la violence serait contenue dans I’Etre. C’est la thése que défendait Héraclite
d’Ephése (vers 540-480 av. JC). Selon lui, I’harmonie qui régne dans 1’univers est le résultat
d’une opposition (violence) entre les contraires®. L’univers ne serait ni en équilibre ni en
ordre si les contraires n’étaient pas en guerre permanente. Pour Héraclite « la guerre est la
mere de toute chose ».

Le point de vue de Hegel n’est pas trés différent de celui d’Héraclite. Hegel soutient que la
contradiction est le moteur de I’histoire. Cette derniére n’est d’ailleurs pas linéaire mais
dialectique. Les sociétés dans lesquelles les individus sont nivelés ne progressent pas parce
qu’elles ne laissent aucune place a I’émulation. Or les oppositions et les affrontements entre
les hommes ne sont pas que négatifs. Ils sont une voie vers le progrés. Apres une guerre les
peuples qui se combattaient peuvent accepter de cheminer ensemble et de construire une paix
durable. Ainsi la guerre devient une étape vers la paix. Mais cela veut-il dire que la violence
est une chose louable ?

3. La violence n’est pas louable

% Méme s'il ne I'affirme pas explicitement, Machiavel part du principe selon lequel « La fin justifie les moyens ». Pour lui,
tous les moyens sont bons a condition qu’ils soient efficaces.

% pour assurer sa sécurité, il faut faire sentir a ceux qui pourraient lui porter atteinte qu’on est plus violent qu’eux. Tout le
monde craint de s’attaquer a 'homme bien formé aux arts martiaux et au maniement des armes. Les pays les mieux
sécurisés sont aussi les mieux armés. Ces pays ont un capital de violence toujours plus grand que celui de I'éventuel
agresseur.

& Exemples de contraires : le froid et le chaud, le laid et le beau, I’"humide et le sec, la mort et la vie, etc.

Par exemple pour obtenir une harmonie musicale il faut mettre ensemble des sons contraires. C’est-a-dire des sons graves
et des sons aigus.

44



Est-il juste et moralement recommandable de recourir a la violence pour répondre a une
violence antérieure ? Non! Celui qui répond a la violence par la violence entre dans un
cercle vicieux duquel il devient impossible de sortir. La guerre n’apporte pas la paix
véritable. On y recourt simplement 1a ou tous les autres moyens ont échoué. Tout bien
considéré, la guerre est 1’aveu de 1’échec des pourparlers et des voies diplomatiques. Ni les
officiers supérieurs de 1’armée, ni les hommes de troupe, personne ne s’engage dans la guerre
d’un cceur joyeux.

En divers pays du monde, de grands révolutionnaires ont obtenu par la non-violence ce que la
violence ne leur aurait jamais donné. Gandhi a héroiquement conduit son pays a
I’indépendance en employant des méthodes de résistance passives et non-violentes. Martin
Luther King a aussi opté pour la non-violence afin de faire reconnaitre les droits civiques des
Noirs et lutter contre la ségrégation raciale en Amérique. En Afrique du Sud, Steven Biko a
laissé sa vie dans la lutte pacifique contre 1’Apartheid. Mais jusqu’ou peut-on aller dans la
non-violence sans devenir complice de la violence ? L’ennemi peut prendre I’adversaire non-
violent pour un faible et refuser de lui faire des concessions.

CONCLUSION

Contrairement a ce qui est généralement dit, le pouvoir n’est pas seulement politique. Chacun
d’entre nous est, d’une facon ou d’une autre, détenteur d’un pouvoir. Car le pouvoir se définit
comme faculté d’agir sur autrui, sur les étres et les choses du monde ou sur soi-méme.
Cependant nous avons accordé une attention particuliére au pouvoir politique, en nous
attardant sur ses fondements légitimes et sur le mystére de la domination, parce que son
exercice exige des qualités exceptionnelles. La prudence est I’'une de ces qualités. Prudents,
les hommes d’Etat ont monopolisé I’usage de la violence dans le but de tracer des limites au-
dela desquelles la violence des individus ne peut se manifester. Malgré tout, I’Etat ne peut
rien contre I’omniprésence de la violence. Intrigués par son omniprésence, certains penseurs
ont lié la violence a la nature méme de I’Etre. Mais il reste que rendre la violence par la
violence n’est pas toujours approprié.

CHAPITRE 8 : LA JUSTICE ET LE DROIT

INTRODUCTION

Les deux grandes guerres du 20%™ sigcle ont aiguisé le désir de paix qui habite ’homme
moderne. En détruisant les édifices, les licux de culte et de loisir du vieux continent et
d’autres régions du monde, ces guerres ont aussi fragilisé les idéaux qui constituaient jusque-
la le socle moral de la société moderne. « Plus jamais ¢a ! », s’écriaient & Nuremberg les
rescapés de ces conflits armés les plus meurtriers de ’histoire. Depuis lors, le monde de
I’aprés-guerre est mis au défi de construire la paix. Dans la foulée, la question de la justice
est redevenue, plus que jamais, une question centrale. Car il n’y a pas de paix véritable sans
justice. Qui veut la paix, pourrait-on dire, défend la justice. Etant donné que toute
communauté politique fonde la justice sur le droit, justice et droit deviennent deux notions

45



inséparables I’une de 1’autre. La justice implique le respect du droit et des droits du citoyen.
Engagée dans la recherche de la paix, ’humanité ne peut se soustraire a la nécessité de
clarifier les rapports qui lient la justice au droit.

I. QUEL LIEN ENTRE LA JUSTICE ET LE DROIT ?

Le désir et la soif de justice ne peuvent étre éprouvés que par celui qui pense étre victime
d’une injustice. Celui qui n’a jamais subi une injustice ne peut comprendre combien la justice
est précieuse. L’histoire des sociétés humaines nous apporte bien de preuves que toutes les
révoltes populaires, tous les soulévements et toutes les mutineries naissent toujours d’une
injustice ou de ce qui est tenu comme tel. En amont de tout combat pour la justice se trouve
trés souvent une injustice. Par exemple, seuls des ouvriers clochardisés et réduits a la
mendicité peuvent décider de faire la guerre au patron pour exiger de lui le paiement des mois
d’arriéré ainsi que I’amélioration des conditions de travail. En un mot, les injustices sont la
matrice de la justice. Mais qu’est-ce que la justice ?

La justice se réfere d’abord a I’égalité : elle est respect et préservation de I’égalité. Dans ce
cas ’homme juste est un homme dépouillé de tout artifice. Il traite tous ceux qui viennent a
lui soit avec la méme sévérité soit avec les mémes égards. Traitant tout homme de la méme
maniere, le juste n’agit pas pour étre apprécié. Au nom de leur humanité commune, une
certaine égalité doit exister entre les hommes. La justice est donc le respect de cette égalité
naturelle.

Cependant le respect strict de I’égalité peut devenir une injustice. Car la reconnaissance de
1’égalité naturelle qui existe entre les hommes, égalité qui tient de leur facticité®®, n’implique
pas la négation des différences. Ces différences sont & la fois naturelles®’, socio-économiques
et culturelles®. Par souci de respecter I’égalité, ce serait une injustice criante que de
soumettre tous les hommes a un méme traitement sans tenir compte des différences qui les
¢loignent les uns des autres. En d’autres termes, la justice n’est pas uniquement le respect de
I’égalité. Ce respect n’en est qu’un volet.

En effet la justice est non seulement le respect de 1’égalit¢ des individus par-dela leurs
différences, mais aussi la prise en compte ces différences par le moyen de la légalité.
Considérée a un autre niveau, la justice est le respect de la 1égalité. La légalité est « en
général le caractére de ce qui est conforme aux lois établies »*. Ceci étant, la conformité a la
loi rend juste. Pour rémunérer les travailleurs d’une entreprise de facon juste il faut que les
criteres de rémunération soient conformes a la loi. Ainsi, le cadre d’entreprise ne peut
recevoir un salaire équivalent a celui d’un ouvrier sans qualification. De méme un handicapé

% « 1. Caractére de ce qui est un simple fait en tant que tel. Facticité ou Factualité seraient plus justes pour exprimer le sens
de ce terme qui évoque a tort Factice : artificiel, fabriqué. 2. Notion introduite par Fichte pour désigner la contingence de
I'existence, son caractere de pur fait, impossible a fonder en raison. Dans la phénoménologie contemporaine et
I’existentialisme, cette saisie de la contingence en général s’infléchit souvent vers une expérience de I'absurde ». J. RUSS
(Dir.), Dictionnaire de philosophie, Armand Colin, Paris, 2007, p. 140.

®7 Différence de taille, de tempérament, de potentialités, de force physique, etc.

% Différences causées par les positions sociales, les handicaps physique et psychologique, les maladies, la formation
professionnelle, le genre et I'orientation sexuels, etc.

8 Cf. Dictionnaire de philosophie, Armand Colin, Paris, 2007, p. 199.

46



physique ne sera soumis ni aux mémes horaires, ni aux mémes exigences de travail que ses
collégues bien portants. Afin de traiter un mineur de fagon juste, le juge s’abstient de lui
infliger des peines réservées aux adultes. Peu importe si le mineur est coupable des mémes
crimes que 1’adulte.

La légalité reléve du droit (positif). Le droit positif est un systéme de régles générales et
abstraites (édictées et consacrées) appliqué a une société. Il existe plusieurs types de droit : le
droit civil (impose aux personnes le respect des mémes lois entre elles), le droit
administratif (régit le fonctionnement des institutions publiques et les relations que celles-ci
doivent entretenir avec les personnes privées), le droit constitutionnel (dit ce qui est matiére
de droit et désigne les personnes aptes a dire le droit), le droit international (régit les
relations entre les Etats), etc. En tant qu’ensemble de lois édictées et consacrées, le droit se
distingue a la fois des habitudes culturelles —mceurs, coutumes, traditions,... - et de la morale.
Car la morale particuliérement, renvoie chacun a sa propre conscience.

Contrairement au droit positif, défini ci-dessus, le droit naturel est la somme des principes
rationnels et universels émanant de la conscience et de la raison humaine. Ces principes sont
reconnus comme valides en tout lieu du monde et par tout homme. Le droit positif serait donc
une codification du droit naturel. Avant que le droit positif ne soit, le droit naturel était déja.
C’est ce que Montesquieu note : « Les étres particuliers intelligents peuvent avoir des lois
qu’ils ont faites ; mais ils en ont aussi qu’ils n’ont pas faites. [...] Dire qu’il n’y a rien de
juste ni d’injuste que ce qu’ordonnent ou défendent les lois positives, c’est dire qu’avant
qu’on eiit tracé le cercle, tous les rayons n’étaient pas égaux » °. On ne saurait nier sans se
tromper 1’existence du droit naturel. Ce droit découle du désir de justice inscrit dans toute
conscience humaine. La conscience de I’homme déborde de lois non écrites. Le droit positif
a une longue histoire. Il n’a pas surgi de nulle part. Différents événements et tournants de
I’histoire lui ont permis de se constituer.

La violence de la deuxiéme guerre mondiale a éveillé la conscience de I’humanité a I’urgence
d’une Déclaration universelle des droits de ’homme. 1948, I’année de promulgation de ces
droits humains, est une année sacrée dans 1’histoire mondiale. En cette année les hommes de
notre temps ont grandi dans leur humanité. La Déclaration tenait a donner une légitimité
politique aux droits naturels de I’individu. Ces droits avaient déja été publiquement bafoués
par les belligérants de la deuxieme guerre mondiale malgré la connaissance qu’ils avaient de
la Déclaration des droits de I’homme et du citoyen du 27 aolt 1729 (lors de la Révolution
francaise) dont la DUDH est fille.

Au bout du compte, la justice est a la fois /e respect de [’égalité et de la légalité (respect du
droit). Cependant nous sommes en droit de nous demander si le respect de la légalité produit
forcément la justice.

II. LA LOI EST-ELLE TOUJOURS JUSTE?

ére

0¢c.s. De MONTESQUIEU, De I’esprit des lois, 1~ partie, Livre 1, Chap. 1, Gallimard, 1951.

47



Parfois ce qui est 1égal —c’est-a-dire conforme a la loi- peut ne pas étre juste. La conformité a
la loi n’est pas un gage de justice. Il n’est pas rare que les lois soient injustes. Dans plusieurs
pays du monde les gouvernants se servent de la loi pour opprimer leurs subordonnés. Les
hommes politiques n’hésitent pas souvent de recourir a des lois injustes pour exécuter leurs
projets liberticides. Les injustices sociales les plus révoltantes bénéficient généralement du
soutien de la loi’".

L’originalité de John Rawls est d’avoir remarqué que 1’égalité juridique, méme fondée sur des
lois justes, n’empéche pas I’inégalité sociale et matérielle. L’égalité juridique des citoyens ne
bénéficie pas toujours aux plus défavorisés de la société. A la base, les défavorisés n’ont pas
les mémes moyens et les mémes possibilités que les riches. Exemple : L’égalité juridique veut
que les postulants d’une place dans une université ou dans un institut supérieur de référence
soient soumis a un méme test. A 1’issue du test, seuls les plus méritants doivent étre retenus.
Evidemment, selon le nombre de places disponibles. Cet exemple montre que les principes de
I’égalité juridique n’ont cure du fait que les candidats des milieux défavorisés manquent des
moyens et des conditions matérielles requises pour se préparer au test. Ces candidats sont
déja disqualifiés avant méme de passer le test. John Rawls propose que «les inégalités
sociales soient avantageuses aux plus défavorisés ». Il est un défenseur de la discrimination
positive. Tout compte fait, 1’égalité juridique marginalise les pauvres et les exclue des
compétitions de la vie sociale. Dans ces conditions la mobilité sociale, qui est en soi louable,
devient en pratique irréalisable et inopérante.

Comme dit plus haut il existe une égalité naturelle entre les hommes. C’est une égalité en
droit. Les hommes sont égaux en droit parce que malgré leurs inégalités de fait — différences
naturelles et non naturelles- ils ont une méme dignité humaine. Aucun homme n’est plus
homme qu’un autre homme. Il n’y a pas de degrés dans I’humanité. Ils vivent dans des
illusions, ceux qui croient que certains hommes sont d’une humanité inférieure et d’autres
d’une humanité supérieure.

Malheureusement certains milieux intellectuels ont laissé croire qu’il y a une hiérarchie dans
I’humanité. Toute anthropologie qui affirme 1’existence des degrés dans I’humanité est
raciste. Elle encourage la violence et justifie les politiques esclavagistes’>. Si le droit n’est
pas toujours juste cela revient a dire que ’homme a besoin d’une justice plus grande ou plus
achevée que celle proposée par le droit. St. Thomas d’Aquin fait d’ailleurs une nette
différence entre la justice des hommes et la justice de Dieu. Le grave manquement dont
souffre la premicre c’est de ne pas exiger des personnes un devoir de charité. Aussi se
contente-t-il de prescrire ce qui est permis et ce qui est interdit. Sans pour autant garantir les
conditions du respect de ce qu’elle prescrit. La loi divine crée et se fonde sur un devoir de
charité. Ce qui est percu comme un vol du point de vue du droit positif peut ne pas 1’étre dans

71 . . . N .

Sur quoi reposent les mariages forcés, le systeme des castes, la paye des dots exorbitantes, etc. ? N’est-ce pas sur des
lois ? La loi, quelque religieuse ou positive qu’elle soit, reste dégradante tant qu’elle n’est pas au service de |'égalité.
72 . .y . , . . . fae

A la veille de la deuxieme guerre mondiale les exécutions massives des Juifs dans des « camps de la mort » étaient sous-

tendues par I'idée que les Juifs sont des hommes au rabais. Du moins, pas au méme titre que les Allemands, membres de la
race aryenne. En Amérique latine les conquistadores ont fait la chasse aux Amérindiens parce qu’ils ne les considéraient
pas comme des hommes. La traite négriere et le commerce triangulaire ont continué aussi longtemps que le Noir était pris
pour un animal.

48



le droit divin. La loi de Dieu est un droit fondamental qui offre a tout homme des garanties
minimales que ne peut lui offrir le droit positif.} Décidément, la justice est la vertu des
institutions.

III. LA JUSTICE COMME VERTU DES INSTITUTIONS

{En plus d’étre une égalité¢ en droit (ou de droit), I’égalité entre les hommes est aussi une
¢galité des droits. Voila pourquoi les citoyens d’un méme pays doivent €tre soumis au méme
systéme des droits et d’obligations. Que 1’on soit nanti ou mal loti, & la force de 1’age ou
vieillissant, beau ou vilain, homme ou femme, croyant ou incroyant, les droits fondamentaux
sont les mémes pour tous. La justice est donc la préservation de 1’égalité en droit et de
I’égalité des droits. Ainsi comprise la justice est la vertu des institutions. Seules les
institutions peuvent garantir 1’égalité des droits de tous les citoyens. }

Pour John Rawls, la justice est la vertu des institutions. Il recommande méme le recours a la
désobéissance civile lorsque les institutions ne sont plus a la hauteur de leur mission. {Ce
n’est pourtant pas pour toute occasion que Rawls conseille la désobéissance civile. Cette
derniere est mise en pratique uniquement dans des situations extrémes. On en vient a la
désobéissance civile « que dans les cas d’injustice majeure et évidente, particulierement dans
ceux qui font obstacle a la suppression d’autres injustices»73 . Cependant n’importe quelle
révolte sociale ne doit pas étre prise pour de la désobéissance civile. Surtout lorsqu’une
révolte s’accompagne de pillages, d’enlévements, de vols et de viols. La désobéissance civile
se veut plutot un acte public et non violent dont le but est de contraindre un gouvernement
incompétent a revoir ses lois et sa politique}.

St. Thomas admet aussi dans certains cas la transgression de la loi humaine. Etant une
production humaine cette loi n’est pas parfaite. Elle est parfois injuste. {Devant la loi divine,
la loi humaine devrait complétement s’effacer. Doit-on vraiment s’opposer a loi humaine
parce qu’on I’estime injuste ou contraire a nos intéréts personnels? Quand Socrate avait été
condamné injustement il a choisi de se soumettre aux lois de sa cité. Ces sentences
prononcées au nom de la loi, Socrate les a acceptées parce qu’il était convaincu du fait que la
loi est supérieure au jugement d’un individu particulier}. Emmanuel Kant se range volontiers
du coté de Socrate. Pour Kant, ’homme devrait toujours agir par devoir. Mais la vie
quotidienne montre qu’aucun homme n’est totalement moral. Selon Kant, c’est ce qui
explique la nécessité de la morale et de la politique.

S’il est vrai que la justice est la vertu des institutions, Thomas Hobbes n’avait donc pas tort
d’insister sur la nécessité pour les hommes de confier tous leurs pouvoirs a un seul. Car par
temps de guerre, lorsque « chacun est I’ennemi de chacun », justice et injustice sont des mots
vides de sens. Il faut absolument qu’on ait une société avant de prétendre pratiquer la justice.
« Cette guerre de chacun contre chacun a une conséquence : a savoir, que rien ne peut étre
injuste. [...] La ou il n’est pas de pouvoir commun, il n’est pas de loi ; 1a ou il n’est pas de loi,
il n’est pas d’injustice »*.  Pour assurer le minimum de justice entre les citoyens un Etat bien

3y, RAWLS, Théorie de la justice (1971), Seuil, 1997, § 57.
7 T. HOBBES, Léviathan (1651), 1° Partie, Chap. XII.

49



organis¢ fait tout ce qui est possible pour atténuer les inégalités économiques et sociales, pour
favoriser le changement de positions sociales, pour investir dans la construction des
logements sociaux, etc. Dans ce cas, la question de la justice devient plus concréte : elle revét
un caractere social.

IV. LA JUSTICE SOCIALE

Qui veut parler de justice sociale se heurte a 1’exigence d’un réalisme doublé de pragmatisme.
Dans cette perspective, il n’est plus question d’indiquer les normes sur lesquelles doit se
construire une société idéale. Le défi a relever est plutot de prendre acte des insuffisances et
des incohérences de la société actuelle afin de 1’organiser de telle manic¢re qu’il y ait «le
moins de tensions possibles ». La justice sociale vise 1’établissement des rapports
intersubjectifs les plus harmonieux possibles ici et maintenant ; et non dans un monde a venir
ou dans une société a édifier. En fait, les questions de justice sociale ne se posent que dans les
sociétés en proie a la « rareté des biens » et a I’égoisme (« un altruisme modéré ») de ceux qui
la constituent. La réflexion sur la justice sociale serait sans fondement si chaque société
disposait d’assez de biens pour ses membres et si chaque individu avait la bonté de faire
passer les intéréts des autres avant les siens propres. La rareté des biens et les conflits
d’intéréts entre membres d’'une méme société sont générateurs d’injustices sociales.

La notion de justice sociale trouve uniquement sens a I’intérieur de la société. Le contexte de
la vie en société oblige les hommes a recourir aux principes de la justice et a la mise en
pratique de ceux-ci. Autrement dit, en dehors de la société « justice » ne signifie rien. Tout
groupe humain, dés lors qu’il aspire a plus de justice, donne le signe qu’il a quitté 1’état de
nature pour 1’état civil. Dans Du contrat social, J.-J. Rousseau attire notre attention sur cette
veérité en ces termes : « [Le] passage de I’état de nature a I’état civil produit dans I’homme un
changement trés remarquable, en substituant dans sa conduite la justice a I’instinct ».

Il apparait clairement que la justice est une réalité multiforme. Loin d’étre une et unique, la
justice se conjugue au pluriel. Aristote I’a compris. 1l distingue trois formes de justice : la
justice commutative, la justice distributive et la justice rectificative ou corrective”™. Aristote
ne dit rien de 1’origine du droit. D’ou vient le droit ?

V. DE LA FORCE AU DROIT

> o La justice commutative. Cette forme de justice repose sur une égalité de type arithmétique. Pour cela, elle est

applicable principalement aux échanges et aux contrats. Ainsi un échange est juste uniquement dans la mesure ou les biens
échangés ont la méme valeur.

o La justice distributive. L'égalité qui préside a cette forme de justice n’est pas arithmétique mais géométrique. La justice
distributive s’applique a la répartition des biens et des honneurs. Chaque citoyen regoit honneurs et biens,
proportionnellement a ses qualités et aux services qu’il rend a la nation. Selon cette forme de justice qui travaille beaucoup
gagne gros ; qui se montre brave et courageux mérite de grands honneurs.

e La justice rectificative ou corrective. Elle regle les sanctions que doivent subir les coupables selon les fautes commises.
Sous sa forme originelle cette justice propose de rendre au criminel le crime qu’il a commis. La loi du talion, « ceil pour ceil,
dent pour dent », émane donc de la justice rectificative. Sous sa forme évoluée cette justice ne tient pas seulement compte
de I'ampleur du crime commis. Elle évalue aussi les intentions du coupable et proportionne la sanction a sa mauvaise
volonté.

50



Bien des auteurs pensent que le droit n’est pas né des exigences éthiques et de celles du vivre
ensemble mais plutdét de 1’équilibre des forces en présence dans la société. Calliclés, un
personnage du Gorgias de Platon, affirme que le droit est naturellement du c6té des plus
forts : « la loi du plus fort est la meilleure ». Tout dans la nature semble confirmer cette these.
Les prédateurs ne se nourrissent-ils pas de leurs proies parce que plus faibles que eux ? A
1’état de nature les plus forts ne sont-ils pas du coup les plus aptes a la vie ?

Le droit positif est donc un droit contre nature. En d’autres termes il est I’ceuvre des faibles.
L’ordre naturel des choses était difficile a tenir pour les plus faibles qui sont aussi les plus
nombreux dans la société. Voila pourquoi ils ont inventé le droit positif. « Certes, ce sont les
faibles, les masse des gens, qui établissent les lois, j’en suis sr. C’est donc en fonction
d’eux-mémes et de leur intérét personnel que les faibles font les lois, qu’ils attribuent des
louanges, qu’ils répartissent des blames. Ils veulent faire peur aux hommes plus forts qu’eux
et qui peuvent leur étre supérieurs »'°.

Le point de vue de Callicles est insoutenable. Calliclés a du mal a saisir la différence entre le
fait (ce qui est) et le droit (ce qui doit étre). Que la nature soit régie par la loi du plus fort,
cela est un fait et non un droit. C’est-a-dire qu’il ne doit pas en étre ainsi. Les hommes
politiques les plus violents dans I’exercice de leur pouvoir le savent. Ils masquent leur
violence et font tout pour lui donner I’apparence du bien ou du droit. La force brutale peut
servir a soumettre les individus mais jamais a les gagner a un idéal. Avec la force on vainc
sans convaincre’’. « Le plus fort, déclare Rousseau, n’est jamais assez fort pour étre toujours

le maitre, s’il ne transforme sa force en droit et 1’obéissance en devoir » .

CONCLUSION

Malgré I’abondance des théories de la justice qui remplissent nos bibliothéques, malgré les
mesures prises par les dirigeants politiques de chaque époque pour en finir avec injustices,
notre monde n’est toujours pas juste. Les grandes démocraties du monde sont souvent les
premicres a bafouer les droits humains d’une fraction de leur population sous le prétexte
fallacieux d’assurer le respect des droits du plus grand nombre ou de prévenir une probable
désintégration de leurs Etats. D’année en année de nouvelles formes d’injustices voient le
jour, rendant désuétes et inefficaces les théories de la justice qui déja existent. A 1’¢re de
I’informatique, d’Internet et de la technologie de pointe, beaucoup d’injustices ont déserté la
sphére du social pour trouver refuge dans I’univers complexe de I’électronique. La résistance
tétue des injustices a toutes les initiatives en faveur de la justice fait désespérer de
I’avénement d’un monde juste. Finalement, La Justice ne serait-elle pas qu’un idéal ? Les
hommes ne devraient-ils renoncer a la construction d’un monde juste au profit de celle d’un
monde le moins injuste possible ?

7 PLATON, Gorgias, 483 a-d, Flammarion, 1993.

"7 Cest ce que Miguel de Unamuno rappelait aux franquistes a la veille de la guerre civile d’Espagne : « Vencereis pero no
convencereis ». « Vous vaincrez, leur disait-il, mais vous ne convaincrez pas ».

8-, ROUSSEAU, Du contrat social (1762), Livre 1, Chap. lll, Garnier-Flammarion, 1966.

51



CHAPITRE 9 : LA LIBERTE

INTRODUCTION

Début 2011 restera longtemps gravé dans la mémoire de I'humanité. A la grande surprise de
tout le monde et pour revendiquer plus de liberté, les peuples du Moyen Orient que 1'on
croyait faits pour la soumission ont levé le talon contre leurs dirigeants. La vague des
révolutions qui a secoué ces peuples est déja baptisée du nom de Printemps arabe. Tout
homme, tout peuple aspire naturellement a la liberté. L'épanouissement total est une chose
impossible pour les personnes et les communautés qui manquent de liberté. Mais le combat
pour la liberté est souvent ¢loigné de son objectif par les mauvaises conceptions de la liberté.
En effet, la licence et le sentiment d'étre libre sont généralement pris pour la liberté. Alors
qu'il n'en est rien. Le premier point de ce chapitre porte justement sur les faux-amis de la
liberté. Le second point relance le débat d'une possible conciliation entre liberté humaine et
déterminisme de la nature. Le dernier point montre le role exceptionnel que la société joue
dans la concrétisation des libertés individuelles.

I. LA LIBERTE ET SES FAUX-AMIS

La liberté est communément comprise comme absence de contraintes. N’est libre que la
personne qui fait ce qu’elle veut, ce qui lui plait. L’homme libre (/iber en latin) se pose
comme le diamétralement opposé de I’esclave parce qu’il n’obéit qu’a lui-méme. L’esclave
ne dispose pas de sa personne. Le maitre a le dernier mot sur la vie de I’esclave. Cependant,
I’absence totale ou la suppression des contraintes est-elle la liberté ? Deés lors que les
contraintes sont complétement détruites, on tombe dans la licence. Jusqu’a preuve de
contraire la liberté n’est pas licence. S’il est dangereux de confondre liberté et licence ; il
serait encore plus grave de prendre le sentiment de liberté pour la liberté. L homme qui vit
dans la licence a le sentiment d’€tre libre mais il n’est pas libre.

La licence ne rend pas libre dans le sens ou elle fait du sujet ’esclave de ses propres plaisirs.
Il ne fait pas ce qu’il veut mais plutdt ce que ses plaisirs lui dictent. Pour preuve, le sotlard
regrette habituellement les propos malveillants débités pendant son ¢€tat d’¢ébriété. Grande est
sa tristesse de n’avoir pas pu garder les secrets qu’on lui a confiés. Il pensait pourtant avoir
librement décidé d’aller boire un coup. Sans le savoir il est esclave de son bon plaisir. Le
désir "libre" du sollard d’aller prendre un verre est en réalité une soumission aveugle au
plaisir qu’il en tire. Nous pouvons donc avoir I’illusion d’agir librement quand bien nos
pulsions naturelles, nos passions et l’influence de notre entourage nous maintiennent
sourdement dans un esclavage sans nom.

Pour savoir si nous sommes libres ou pas nous devrions commencer par questionner les
mobiles qui nous poussent a 1’action. Si I’interrogation sur la liberté ne commence pas par ce
point elle a toutes les chances d’aboutir a des illusions. Les aliénations et les servitudes dont
nous souffrons se cachent habituellement derricre le masque de la liberté. Elles ont
I’apparence de la liberté alors que leur réalité est tout autre. Par manque d’un questionnement
sérieux sur les causes de leur action beaucoup d’hommes sont devenus complices de leur
assujettissement.

52



Comment comprendre que certains de nos semblables vivent dans la servitude et 1’oppression
sans jamais se plaindre ni manifester le moindre signe de mécontentement ? La chose est
d’autant plus étonnante que les opprimés sont toujours plus nombreux que les oppresseurs.
Le nombre de ceux qui gardent les autres dans les fers est souvent fort négligeable. Mais ils
ont une autorité dévoratrice et une insolence tapageuse qui les font craindre de tous. Or, a
bien réfléchir a la chose on pergoit clairement qu’une minorité insignifiante ne peut dominer
une majorité et la priver de liberté que si la majorité se laisse faire. Les dominés de notre
monde sont donc complices, méme de facon inconsciente, de la domination a laquelle on les
soumet. Soit ils sont résignés a 1’oppresseur, soit ils ignorent qu’on les opprime. Etienne de
la Boétie trouve une notre explication au fait que beaucoup se soumettent a la tyrannie sans
regimber : « Ainsi la premicre raison de la servitude volontaire c’est 1’habitude. [...] Ils
disent qu’ils ont toujours été sujets, que leurs péres ont vécu ainsi. Ils pensent qu’ils sont
tenus d’endurer le mal, s’en persuadent par des exemples et consolident eux-mémes, par la
durée, la possession de ceux qui les tyrannisent .

Triste condition que celle de ceux qui s’habituent honteusement a I’oppression. La liberté
n’est jamais offerte d’emblée ni a aucun peuple tyrannisé ni a aucune personne assujettie. La
liberté se conquiert, elle ne se donne pas, « la liberté s’arrache ». Il y a un prix que doit payer
qui aspire a la liberté. Méme quand on a conquis sa liberté il faut continuer de se battre pour
la conserver. Pourtant le combat pour la liberté doit étre fait dans le respect de 1’oppresseur.
Celui-ci n’a pas encore accédé a la pleine humanité. Autrement il n’opprimerait personne.
Dans la lutte pour la liberté on ne combat pas la personne de 1’oppresseur mais plutot
I’oppression dont il est coupable. Reconnaissons tout de méme que beaucoup ne combattent
pas pour obtenir leur liberté parce qu’ils sont convaincus d’étre destinés a I’oppression.

II. LA LIBERTE AUX PRISES AVEC LE DETERMINISME

Le fatalisme®™ est probablement le pire des ennemis de la liberté. Les fatalistes prennent la
vie comme elle se présente a eux. Difficile? Facile? Ils acceptent la vie et les événements qui
la jonchent sans vouloir y changer quoi que ce soit. Le fatalisme prétend que tout homme a
son destin. Et le destin, rien ni personne ne peut le changer. Tout homme qui croit diriger sa
vie par ses talents et ses initiatives s’agite en fait a I’intérieur de ses propres limites®'. Le
fatalisme décourage donc toute recherche de la liberté. Selon cette doctrine aucun homme
n’est libre parce que chacun ne fait qu’accomplir, sans le savoir, ce que son destin a prévu
pour lui.

Un grand nombre de physiciens défendent 1’idée d’un déterminisme dans la nature. La nature
est déterminée. C’est-a-dire que I’état présent de 1’univers est le produit de son état antérieur.
En outre, son état présent permet de prédire avec certitude son état futur. Rien dans I’univers
n’advient au hasard, spontanément. L’univers a ses lois. Nul ne peut les changer. En fait,

£ DE LA BOETIE, Discours de la servitude volontaire (1576), Ed. Mille et une nuits, 1995, p. 26-27.

80«Croyance en un destin inéluctable et irrationnel. Attitude qui consiste a s’Tabandonner au cours des événements ».

8 (La célebre histoire d’CEdipe, dont un oracle avait prévu dés avant sa naissance qu’il tuerait son pére et épouserait sa
meére, est une illustration radicale de la notion de destin : I'existence entiere d’(Edipe, consacrée a lutter contre les
prédictions de I'oracle, travaillera en réalité a les accomplir. Lutter contre le destin, c’est ainsi se soumettre a lui malgré
soi... ». Michel Delattre et Chantal Demonque (Dir.), Philosophie, Hatier, 2009, p. 452.

53



I’homme ne serait pas libre parce qu’il est un étre naturel. Si la nature est déterminée et que
I’homme est naturel (issu de la nature), donc ’homme est déterminé. Il n’a pas d’autre choix
que de commander a la nature en lui obéissant. En d’autres termes, le progres
technoscientifique est fonction de la connaissance que I’homme a des lois de la nature. Pour
dominer la nature il faut connaitre ses lois et les respecter. Méme si on venait a prouver la
fausseté du fatalisme, le déterminisme de la nature continuerait de porter des coups mortels a
la liberté humaine.

Le fatalisme tout comme le déterminisme n’est pas des doctrines crédibles. Tout homme fait
I’expérience qu’il a la possibilité d’influencer le cours de sa propre vie par les décisions qu’il
prend, le comportement qu’il adopte, le style vestimentaire qu’il choisit, etc. Nous pouvons
étre libres au milieu des nécessités qui s’imposent a nous. La liberté humaine n’est pas une
liberté¢ désincarnée. Jean-Paul Sartre souligne que la liberté s’incarne toujours dans une
situation donnée. C’est a I’intérieur des frontiéres imposées a I’homme par la nature que sa
liberté doit se déployer. L’homme posséde une intelligence et une volonté qui lui permettent
de donner une teinte particuliére a sa vie. Sartre ne doute pas du fait que la nature humaine
soit déterminée. Il met plutot I’accent sur ce que nous faisons de cette nature. Nous sommes
capables de transformer notre nature déterminée. Cela parce que nous existons avant d’étre.
«L’homme, tel que le congoit I’existentialiste, s’il n’est pas définissable, c’est qu’il n’est
d’abord rien. Il ne sera qu’ensuite, et il sera tel qu’il se sera fait. Ainsi, il n’y a pas de nature
humaine puisqu’il n’y a pas de Dieu pour la concevoir. L’homme est non seulement tel qu’il
se congoit, mais tel qu’il se veut, et comme il se congoit aprés 1’existence, comme il se veut
aprés cet élan vers ’existence, I’homme n’est rien d’autre que ce qu’il se fait »™.

Tout compte fait la liberté est avant tout autonomie. C’est-a-dire la capacité de se réguler, de
vivre selon les régles qu’on se prescrit. Une personne libre est autonome : elle se gouverne
elle-méme. Les stoiciens sont tres instructifs a ce sujet. Ils furent parmi les premiers
philosophes a découvrir que la liberté est d’abord d’ordre intérieur. C’est au niveau de notre
conscience que nous devons d’abord étre libres et chercher a construire notre bonheur. Pour
étre vraiment libres, et non vivre dans I’illusion de la liberté et les chaines du fatalisme, nous
devons apprendre a maitriser nos désirs et nos aversions. Car nos désirs et nos aversions sont
les vrais obstacles de notre liberté. Dans le Discours de la méthode, Descartes s’est proposé

de changer ses désirs plutot que 1’ordre du monde.

Prise dans un autre sens ’autonomie est contre le suivisme, les allégeances honteuses, la
soumission servile a 1’autorité et la mise en pratique aveugle des conseils. L’homme libre est
celui qui releve le défi de penser par lui-méme. Sa pensée résiste a 1’opinion dominante.
Pour penser par soi-méme il faut d’abord étre libre. Dans le cas contraire le souci de plaire, la
crainte de déplaire, I’option pour les points de vue qui rassemblent, prennent la place de la
pensée véritable. « Il n’y a de pensée, déclare Alain, que dans un homme libre ; dans un
homme qui n’a rien promis, qui se retire, qui se fait solitaire, qui ne s’occupe point de plaire
ni de déplaire. L’exécutant n’est point libre ; le chef n’est point libre. Cette folle entreprise
de I’'union les occupe tous deux. Laisser ce qui divise, choisir ce qui rassemble, ce n’est point

8 p. SARTRE, L’existentialisme est un humanisme (1946), Gallimard, 1996, p. 27-30.

54



penser. Ou plutdt c’est penser & s’unir et & rester unis ; ¢’est ne rien penser d’autre »*>. La
liberté n’implique pas pour autant le refus catégorique d’écouter I’autre. La personne libre
sait prendre le temps d’écouter les positions et les conseils des autres. Seulement elle ne met
pas automatiquement en pratique ce qui lui est conseillé. Car la liberté n’a de sens que dans la
vie en société.

III. HORS DE LA SOCIETE POINT DE LIBERTE

La libert¢ ne devient réalit¢ qu’au sein d’une communauté humaine. Originellement le
concept de liberté n’était applicable qu’a la sphére de la vie sociale et des rapports
interpersonnels. La notion de liberté politique est donc antérieure a celle de liberté intérieure.
Hannah Arendt tient a le rappeler : « Le champ ou la liberté a toujours été connue, non
comme un probléme certes, mais comme un fait de la vie quotidienne, est le domaine de la
politique »**. Autrui ne limite pas seulement ma liberté, il en est la condition. En effet
comment étre libre ou en captivité si on est seul ? Etant donné que la liberté n’a de sens que
dans la vie sociale il revient aux autorités de la société de veiller a la préservation de la liberté
de chacun. Le train-train quotidien abonde en exemples qui prouvent que la société ne libére
pas forcément les individus. Elle devient parfois un obstacle a I’exercice méme de leurs
libertés.

Il n’y a pas que la société qui menace la libert¢é humaine. La passion de 1’égalité peut étre
vécue comme une menace de la liberté. Les passionnés de 1’égalité ont une certaine méfiance
vis-a-vis de toute initiative personnelle sous prétexte qu’elle aboutirait a la création des
inégalités sociales et des priviléges non justifiés. On en arrive au nivellement des individus et
au tassement des initiatives personnelles. Une trop grande passion de la liberté, un désir
effréné de vivre dans la liberté, a de fortes chances de devenir ennemi de la liberté. Il y en a
qui poussent trop loin 'exercice de leur liberté au point d'empécher ceux qui vivent avec eux
de s'épanouir.

CONCLUSION

La réalité¢ de nos sociétés est effrayante : les oppresseurs sont, dans la plupart des cas, moins
nombreux que les opprimés. Devant cette réalité la conclusion selon laquelle les opprimés
sont complices de leur oppression devient évidente. Quantité de personnes privées de liberté
sont fatalistes. Elles entendent se résigner a leur destin. Car aucune autre solution n’est
possible. Quoiqu’athée, 1’existentialisme sartrien se veut optimiste et libérateur. Il est
possible pour I’homme d’étre libre a I’intérieur méme du déterminisme de la nature. C’est a
I’homme, dans les marges de la situation qui est sienne, de choisir et de réaliser ce qu’il veut
étre. Le déterminisme de la nature n’annihile ni I’intelligence ni la volonté créatrice de
I’homme. Cependant, on peut avoir le sentiment d’étre libre sans qu’effectivement on soit
libre. Aussi, la liberté ne devrait pas étre confondue a la licence. La liberté véritable
s’appelle 1’autonomie. Elle n’a de sens que dans les murs d’une cité.

8 Emile CHARTIER, dit ALAIN, Propos sur I'éducation (1932), PUF, 2004.
8 4. ARENDT, La crise de la culture (1968), Gallimard, 1989.

55



Bibliographie

v

<N X X

Baoudé¢é Natoingar, Cours de philosophie des classes de terminales Volume 1, 2,3,
Collection manuels scolaires, Edition du Logone.

Emile Kenmogué, Comprendre la philosophie : accent sur la méthodologie, Edition
du progré 2011 ;

Gerard Durozoi, Guillaume Monsaingeon et Michel Narbonne, Philosophie
terminales F, G, H, Edition Nathan 1989 ;

Jean-Marc Besse et Anne Boissi¢re, Précis de philosophie, Edition Nathan 1996 ;
L’enssentiel de la philosophie au Bac « 2 en 1 », les éditions qui suis-je ?

Michel Delattre et Chantal Demonque, Philosophie terminale L, Edition Hatier 2004 ;
Vergez et Huisman, Cours de philosophie terminale L, ES et S. Edition Nathan, Paris
2011






