
 

 

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PHILOSOPHIE 

TCD 

 

 

  



 

 

 

CHAPITRE 1: INTRODUCTION GENERALE A LA PHILOSOPHIE: ................................................................ 1 

1. Origine de la philosophie : ............................................................................................................... 2 

2. LA METHODE PHILOSOPHIQUE : ..................................................................................................... 3 

3. L’OBJET DE LA PHILOSOPHIE ........................................................................................................... 4 

4. LA FINALITE DE LA PHILOSOPHIE ..................................................................................................... 5 

SUJETS ET TEXTES .................................................................................................................................... 6 

CHAPITRE 2 : LA CONSCIENCE ET L’INCONSCIENT ................................................................................... 6 

INTRODUCTION ....................................................................................................................................... 6 

I. LA CONSCIENCE : UNE SPECIFICITE HUMAINE ................................................................................ 7 

II. LES LIMITES DE LA CONSCIENCE ...................................................................................................... 9 

III. L’INCONSCIENT ............................................................................................................................ 9 

CONCLUSION ......................................................................................................................................... 11 

CHAPITRE 3 : LE LANGAGE ..................................................................................................................... 11 

INTRODUCTION ..................................................................................................................................... 11 

I. Définitions et fonctions du langage ............................................................................................... 12 

II. QUEL RAPPORT ENTRE LANGAGE ET PENSEE ? ............................................................................. 13 

III. DE L’IMPORTANCE DU LANGAGE .............................................................................................. 15 

CONCLUSION ......................................................................................................................................... 16 

2ème PARTIE : NOTIONS RELATIVES A L’HOMME ET A L’ACTION : ....................................................... 18 

CHAPITRE 6 : LE TRAVAIL, LA TECHNIQUE ET LA QUESTION SOCIALE ................................................... 18 

OBJECTIFS DU COURS : .......................................................................................................................... 18 

INTRODUCTION : ................................................................................................................................... 18 

I. LE TRAVAIL ..................................................................................................................................... 19 

1. Travail, servitude, liberté ............................................................................................................... 19 

a. Le travail-servitude : ...................................................................................................................... 19 

b. Travail-liberté ................................................................................................................................ 19 

c. Travail-intelligence : ...................................................................................................................... 20 

d. Le sens humain du travail : ............................................................................................................ 20 

e. Métaphysique et morale du travail : ............................................................................................. 21 

f. Le travail comme devoir envers autrui : ........................................................................................ 21 

II. L’EVOLUTION DU TRAVAIL : TECHNIQUE ET INDUSTRIE, METIERS, OUTILS, MACHINES. ............. 22 

1. De l’outil à la machine : ................................................................................................................. 22 

a. Mécanisation de la vie de l’homme : ............................................................................................ 22 



 

 

2. Les avantages du machinisme. ...................................................................................................... 23 

a. Les navettes d’Aristote : ................................................................................................................ 23 

3. L’anti machinisme contemporain. ................................................................................................. 23 

a. Civilisation mécanique et vie spirituelle : ...................................................................................... 23 

b. Civilisation mécanique et déshumanisation : ................................................................................ 23 

4. Reserve sur l’anti machinisme. ...................................................................................................... 24 

a. Automation et libération : ............................................................................................................. 24 

b. Le taylorisme : ............................................................................................................................... 24 

c. Humaniser le travail : .................................................................................................................... 25 

III. LA QUESTION SOCIALE. ............................................................................................................. 25 

1. Le libéralisme économique. .......................................................................................................... 25 

a. Adam Smith et la loi du marché : .................................................................................................. 25 

b. L’Etat et le capitalisme : ................................................................................................................ 26 

2. La critique du libéralisme : le socialisme marxiste. ....................................................................... 26 

a. L’échec du libéralisme économique au 19ème siècle : .................................................................... 26 

3. Le capitalisme et la question sociale ............................................................................................. 27 

a. Les crises économiques : ............................................................................................................... 27 

b. Les guerres..................................................................................................................................... 27 

c. La concentration ............................................................................................................................ 27 

Conclusion : ........................................................................................................................................... 28 

Sujets de réflexion ................................................................................................................................. 29 

3EME PARTIE : LA CONNAISSANCE .......................................................................................................... 30 

CHAPITRE 5 : LA CONNAISSANCE SCIENTIFIQUE : THEORIE ET EXPERIENCE......................................... 30 

I. L’EXPERIENCE JUGE DE LA THEORIE ? ........................................................................................... 30 

1. La théorie : une vue de l’esprit : .................................................................................................... 30 

2. Les différents sens du mot « expérience » : .................................................................................. 31 

3. L’expérience mise en cause : ......................................................................................................... 31 

4. Critique morale de l’expérience : .................................................................................................. 32 

II. L’EMPIRISME EN DEBAT ................................................................................................................ 32 

1. L’expérience, fondement de la connaissance ? ............................................................................ 32 

2. L’objection kantienne : .................................................................................................................. 32 

III. LA METHODE EXPERIMENTALE ................................................................................................. 33 

1. L’irréductibilité des théories scientifique : .................................................................................... 33 

2. La base empirique des théories scientifiques : ............................................................................. 34 



 

 

3. Théorie et vérification : ................................................................................................................. 34 

CHAPITRE 6 : L’IDEE DE VERITE .............................................................................................................. 36 

INTRODUCTION ..................................................................................................................................... 36 

I. LABORIEUSE QUETE DE LA VERITE ................................................................................................ 36 

II. LA VERITE A-T-ELLE UNE DEFINITION ? ......................................................................................... 37 

III. LA VERITE EST-ELLE UNE VALEUR ? ........................................................................................... 38 

CONCLUSION ......................................................................................................................................... 39 

CHAPITRE 7 : LE POUVOIR ET LA VIOLENCE .......................................................................................... 40 

INTRODUCTION ..................................................................................................................................... 40 

I. DU POUVOIR .................................................................................................................................. 40 

1. Qu’est-ce que le pouvoir ? ............................................................................................................ 40 

2. Le mystère de la domination ......................................................................................................... 42 

II. DE LA VIOLENCE ............................................................................................................................. 43 

1. La violence comme caractéristique propre de l’homme............................................................... 43 

2. L’omniprésence de la violence ...................................................................................................... 44 

3. La violence n’est pas louable ......................................................................................................... 44 

CONCLUSION ......................................................................................................................................... 45 

CHAPITRE 8 : LA JUSTICE ET LE DROIT ................................................................................................... 45 

INTRODUCTION ..................................................................................................................................... 45 

I. QUEL LIEN ENTRE LA JUSTICE ET LE DROIT ? ................................................................................. 46 

II. LA LOI EST-ELLE TOUJOURS JUSTE? ............................................................................................... 47 

III. LA JUSTICE COMME VERTU DES INSTITUTIONS ........................................................................ 49 

IV. LA JUSTICE SOCIALE ................................................................................................................... 50 

V. DE LA FORCE AU DROIT ................................................................................................................. 50 

CONCLUSION ......................................................................................................................................... 51 

CHAPITRE 9 : LA LIBERTE ....................................................................................................................... 52 

INTRODUCTION ..................................................................................................................................... 52 

I. LA LIBERTE ET SES FAUX-AMIS ...................................................................................................... 52 

II. LA LIBERTE AUX PRISES AVEC LE DETERMINISME ......................................................................... 53 

III. HORS DE LA SOCIETE POINT DE LIBERTE ................................................................................... 55 

CONCLUSION ......................................................................................................................................... 55 

Bibliographie............................................................................................................................................ 1 

  



 

1 
 

CHAPITRE 1: INTRODUCTION GENERALE A LA PHILOSOPHIE:  

L’originalité de la philosophie est de ne rien laisser en dehors d’elle.  C’est une science qui 

porte sur le tout de la réalité.  Les chemins de la pensée sont toujours déjà des chemins 

philosophiques. Toute entreprise visant à « posséder » la philosophie à la manière d’un objet, 

c'est-à-dire comme on possède une chose  qui est hors de nous, se voue d’avance à l’échec. La 

philosophie n’est pas une réalité dont l’existence est à chercher ailleurs qu’en nous-mêmes
1
.   

D’où la difficulté de définir la philosophie avec clarté et d’en identifier précisément l’origine.  

Par ailleurs, la philosophie n’a pas une définition gravée pour toujours dans la pierre.  Sa 

définition est évolutive ; elle bénéficie d’un surcroît de sens à chaque époque et dans toute 

circonstance particulière de l’histoire. 

La philosophie, parce qu’elle porte sur le tout de l’être (acte d’exister et puissance de faire 

exister), est une discipline à laquelle on se familiarise en l’exerçant.  « On n’apprend pas la 

philosophie, on apprend à philosopher ».  E. Kant et plus tard K. Jaspers l’ont bien noté.  La 

philosophie ne s’apprend pas parce qu’elle n’est pas une somme de connaissances figées que 

chaque génération transmet à la postérité. Il est plutôt possible d’apprendre à philosopher. Car 

philosopher c’est avoir une attitude critique envers le monde et les savoirs consacrés, c’est 

questionner les choses pour les contraindre à révéler leur sens. 

Même si nous sommes toujours déjà dans la philosophie, la réflexion philosophique est une 

activité qu’on ne peut exercer sans y avoir été préalablement initié. L’initiation à l’acte 

philosophique se résume à la constitution d’une mémoire philosophique. Il est question de 

s’imprégner des thèmes, des questionnements, des problématiques, des apories
2
 déjà explorés 

et développés par d’autres philosophes. La réflexion philosophique n’est pas crédible si elle 

feint d’ignorer l’apport des prédécesseurs. S’initier à la philosophie c’est donc s’insérer dans 

la tradition historique de la philosophie.  Le philosophe réfléchissant hic et nunc –ici et 

maintenant- s’engage, même inconsciemment, dans un débat avec d’autres philosophes. 

Cette tradition philosophique, dont il est difficile de dire jusqu’où elle remonte, a déjà étudié 

et systématisé plusieurs questions. Notre cours se propose justement de revenir sur quelques-

unes de ces questions antérieurement considérées par les philosophes à travers les différents 

chapitres que nous aurons à aborder. 

A. LA PHILOSOPHIE : SON ORIGINE, SON OBJET ET SA FINALITE 

Comme toute discipline, la philosophie est sommée de se définir, de dire son objet, sa 

méthode et sa finalité. Car, la place de la philosophie par rapport aux sollicitations concrètes 

de l’existence n’apparait pas clairement aux yeux des profanes, qui voient en elle une activité 

réservée aux fous et aux rêveurs, un bavardage inutile qui ne change en rien la situation de 

l’homme dans le monde. Qui veut s’initier à la philosophie doit se désolidariser de ces clichés 

et se poser des questions fondamentales la concernant, celle de son origine, de sa nature et de 

sa raison d’être. 

                                                           
 
2 Contradiction logique qui conduit à une impasse du raisonnement.  

 



 

2 
 

1. Origine de la philosophie : 

Etymologiquement, le mot « philosophie », qui dérive de deux mots grecs : philein et sophia, 

respectivement « aimer » et « sagesse », signifie « amour de la sagesse », recherche 

permanente du savoir. Le mot a été inventé par le mathématicien et philosophe grec 

Pythagore, qui a vécu au Vème siècle avant Jésus-Christ. Pythagore refusait de se considérer 

comme un savant, préférant plutôt être appelé philosophe. Le philosophe n’est pas un 

détenteur du savoir, mais celui qui, ayant pris conscience de son ignorance, se met à la 

recherche du savoir.  

La tradition occidentale, insistant trop sur l’origine grecque du mot « philosophie », a 

tendance à faire de la Grèce antique le berceau de la « philosophie ». Mais la réalité historique 

est tout à fait autre, et les penseurs occidentaux ont eux-mêmes reconnu que l’Egypte avait 

précédé et ouvert la voie au développement de la pensée philosophique en Grèce. Selon le 

grand égyptologue, Jacques PIRENNE, la rupture que les présocratique ont instauré entre le 

mythe et le discours rationnel est fortement inspiré de la doctrine égyptienne de l’homme 

comme « être supérieur », intelligence, actif du point de vu de la pensée et de la connaissance. 

L’activité philosophique en Egypte date d’au moins trois mille ans avant Jésus-Christ.  

La philosophie fut favorisée par un certain nombre de mutations sociales, culturelles et 

intellectuelles, notamment l’organisation d’un Etat centralisé avec une administration 

rationnelle, la formation des ville, lieu par excellence de discussions et d’échanges de toute 

nature, l’invention de l’écriture, qui augmente les possibilités de la réflexion, l’apparition des 

sciences d’érudition
3
 comme les mathématiques, qui repose au même titre que la philosophie 

sur l’exigence de la rationalité. 

L’étonnement devant les forces et les phénomènes de la nature suscite d’abord des 

explications d’ordre mythologique. Le mythe se définissant comme un récit relevant de 

l’imagination mais se proposant de servir d’explication à un phénomène. A la fin du siècle, on 

assiste à un abandon progressif des explications mythiques au profit des explications 

rationnelles. C’est ainsi que parlant de l’origine de la philosophie, Aristote affirme : « ce fut, 

en effet, l’étonnement qui poussa, comme aujourd’hui les premiers penseurs aux spéculations 

philosophiques ». Au lieu de raconter des histoires sur le monde, l’homme commence à 

produire un discours rationnel sur la nature et sur le monde. 

Il y a d’abord les sages dits présocratiques. Leur originalité consiste à expliquer la nature par 

elle, par des éléments naturels et non plus par des divinités. Thales, figure centrale de cette 

période, pense que l’eau constitue le fondement, l’essence du monde, sans doute parce que 

indispensable à la vie. Anaximandre affirme que c’est l’infini qui est à l’origine de toute 

existence. L’infini est une espace de chaos à partir duquel émergent les créatures. La 

philosophie se déploie alors comme volonté de savoir, exigence de rationalité et 

d’intelligibilité de l’univers. 

                                                           
3
 Savoir approfondi dans une discipline. 



 

3 
 

Il faudra le génie de Socrate pour imposer une nouvelle orientation à la philosophie. La 

réflexion est désormais centrée sur l’homme et sur les problèmes de la cité. Le savoir devient 

aussi sagesse et pratique de la vertu. Le sage est non seulement celui qui sait, mais également 

celui qui, fort de ce savoir, en déduit un art de vivre, un mode de conduite. 

Il y a philosophie lorsque les hommes entreprennent de réfléchir sur leur condition, de penser 

par eux-mêmes les principes et les normes suprêmes qui régissent leur existence individuelle 

et collective. Il y a philosophie lorsque les hommes s’appuient sur la raison pour trouver des 

solutions aux problèmes humains et sociaux. Socrate soumet à un examen rationnel la cité 

athénienne, ses valeurs, les comportements de ces concitoyens, le fonctionnement de ses 

institutions. Aussi, serait-il toujours considéré comme archétype
4
.  

2. LA METHODE PHILOSOPHIQUE : 

Quelle est la méthode de la philosophie ? Ici encore, Socrate reste la référence. La méthode 

philosophique, c’est d’abord l’ironie socratique, étant entendu que la méthode est le chemin, 

l’ensemble des règles et des procédés qu’emprunte la raison pour atteindre la vérité. L’ironie 

socratique, c’est l’art de questionner en feignant
5
 l’ignorance, avec une apparence de naïveté, 

de telle manière que l’interlocuteur découvre qu’en réalité, il ne sait rien. La maïeutique 

socratique, l’art d’accoucher les esprits, de les amener par l’effort personnel à découvrir la 

vérité en allant de difficulté en difficulté. La méthode interrogative dévoile l’ignorance qui 

s’ignore, les faux savoirs et les certitudes de la société établie. Elle est aiguillon qui réveille 

les consciences  endormies dans le dogmatisme des idées reçues
6
. L’autre versant de l’ironie 

socratique c’est la dialectique qui signifie « mouvement vers la connaissance ». La dialectique 

est le dépassement des données premières, des vérités immédiates. Elle se définie comme 

rupture avec les apparences, avec le système lacunaire (incomplet) des opinions 

contradictoires et des habitudes mentales non critiquées. La dialectique est l’instrument de la 

réflexion philosophique parce qu’elle a pour fonction l’analyse critique des notions et des 

idéologies autour desquelles s’organisent les conduites politiques et les pratiques sociales 

quotidiennes qui sont généralement le lieu de l’erreur , de l’illusion, de la violence entant 

qu’elles sont davantage l’expression des passions des intérêts particuliers et partisans. 

Le monde sensible est le monde du chaos, du désordre et de la multiplicité. La dialectique 

permet au philosophe de s’arracher au monde sensible des phénomènes pour accéder, par la 

connaissance de la vérité et de l’essence des choses, au monde intelligible où règne la raison. 

La conception moderne de la dialectique se situe dans le prolongement de la dialectique 

platonicienne. Elle est, chez Hegel notamment, l’art de surmonter les contradictions pour 

atteindre la vérité. La dialectique est la conciliation des contraires dans les choses comme 

dans la pensée. 

Hegel célèbre La Descartes comme le fondateur de la philosophie moderne. Il a retrouvé « le 

vrai sol de la philosophie, qui avait connu un égarement de mille ans ». Descartes définit la 

                                                           
4
 Modèle  

5
 Du verbe feindre : faire semblant.  

6
 Lire les mythes de la caverne. 



 

4 
 

méthode comme l’ensemble des règles certaines et faciles grâce auxquelles tous ceux qui les 

observent exactement ne supposent jamais vrai ce qui est faux. C’est une exigence 

intellectuelle qui s’impose du fait que nous possédons tous la raison, mais que nous n’en 

usons pas correctement. La méthode définit donc le bon usage de la raison. Elle s’inspire des 

mathématiques parce que les mathématiques sont les seules sciences à avoir trouvé, par leur 

démonstration, l’efficacité de la raison humaine, sa capacité de parvenir à la connaissance du 

vrai. La méthode cartésienne repose sur quatre règles : l’évidence, l’analyse, la synthèse  et le 

dénombrement.  

- La règle de l’évidence : elle consiste à refuser les opinions recueillies par ouï-dire, à 

n’admettre comme vrai que ce qui est claire et distinct, ce dont on ne peut  douter. 

- La règle de l’analyse : consiste à diviser la difficulté en autant de parties qu’il sera 

nécessaire pour la résoudre. 

- La règle de la synthèse : consiste à aller du plus facile au plus difficile et du plus 

simple au plus composé par un enchainement rigoureux. 

- La règle du dénombrement : celle-ci invite à rechercher et à recenser tous les 

éléments nécessaires à la solution d’un problème sans rien omettre. 

La méthode cartésienne inaugure la liberté de pensée, l’esprit d’examen, l’esprit critique. Elle 

vise à se défaire à travers le doute des opinions toutes faites et ne rien croire sans preuves. Les 

caractéristiques essentielles de la méthode philosophique sont : la réflexion critique, l’attitude 

interrogative, le refus des apparences, la mise en question radicale. Comme Socrate l’a 

enseigné, le philosophe est celui qui ne se laisse enfermer dans aucun système, celui qui se 

refuse à tenir pour certain ce qui ne l’est, ou à estimer problématique ce qui parfaitement clair. 

3. L’OBJET DE LA PHILOSOPHIE  

Quel est l’objet de la philosophie ? On a coutume de dire que la philosophie est une science 

sans objet. C’est vrai que chaque science découpe une partie de la réalité, qu’elle étudie et en 

fonction de laquelle elle définit des méthodes et produit des résultats. Ceci est la conséquence 

du phénomène de la spécialisation. Au départ, et chez les Grecs, la philosophie désigne 

l’ensemble des connaissances rationnelles. La seule distinction qui existe alors concerne la 

philosophie naturelle, s’occupant du monde physique et de la nature, la philosophie morale, 

s’occupant de l’homme et de son être social, la philosophie première occupant de la 

métaphysique, de ce qui est au- delà du physique. Ce n’est qu’au début du XIVème siècle que 

la séparation entre la science et la philosophie se fait jour. 

Le processus débouche sur un véritable éclatement du savoir. Les différentes sciences 

particulières se constituent et acquièrent leur autonomie. Les sciences humaines s’approprient 

l’étude de l’homme. Faut-il par conséquent proclamer la mort de la philosophie ? Ce serait 

aller vite en besogne. La mort ou la fin de la philosophie représenterait une grande perte pour 

l’humanité. La philosophie a été historiquement la mère de toutes les sciences. Elle est la 



 

5 
 

science universelle et de l’universel. L’universel, c’est l’homme en tant que sujet pensant, 

agissant et croyant
7
. 

Si la philosophie est réflexion critique, cette réflexion doit bien porter sur un objet. La 

philosophie est l’art de raisonner. Elle réfléchit sur le bon usage de la raison, son pouvoir, ses 

limites. Elle réfléchit sur la finalité de la science. Produit de la culture humaine, la science 

doit servir l’homme et non le détruire. Le débat autour du clonage atteste le réel danger  que 

constitue une mauvaise utilisation des techniques. 

La raison est la faculté législatrice universelle. Elle énonce les lois de la pensée, mais aussi 

celle de l’action. D’où la nécessaire réflexion sur les  valeurs et les normes de comportement, 

les modes de vie, les institutions sociales, les formes de gouvernement, les conditions d’une 

existence individuelle  et collective harmonieuse. Le rapport de la philosophie à la société est 

un rapport fondamental qui demande à être pensé. 

Que peut espérer l’homme de bien ? Y a-t-il un lieu de conciliation, d’accord entre la vertu et 

le bonheur ? Autant des questions qui montrent qu’il y a bien un objet pour la philosophie. A-

t-elle aussi une finalité ? La philosophie a-t-elle un but ? 

4. LA FINALITE DE LA PHILOSOPHIE 

Par quelle instance serait-elle définie, cette finalité ? Plutôt que de la finalité, ne faut- il pas 

parler de la fonction et de la valeur de la philosophie ? Parce que la vérité et la sagesse 

constituent déjà des fins en soi, la philosophie est nécessairement valeur. La question 

fondamentale est celle du rôle de la philosophie. 

Quelle fonction joue la philosophie dans la totalité sociale ? Il y a d’abord une fonction 

idéologique. La philosophie est idéologie au sens où elle appartient  à la sphère des activités 

relevant de la production des idées et des œuvres d’intelligence. Comme, en outre, le souci du 

philosophe est d’éclairer l’action des lumières de la pensée rationnelle, la philosophie se 

déploie aussi comme processus d’élaboration de  systèmes de pensée plus ou moins cohérents 

par lesquels des groupes sociaux, des communautés, des partis politiques, des classes sociales 

se donnent des moyens d’action sur la société et sur l’histoire afin de comprendre et d’agir.  

Or, l’histoire est le lieu de la violence ou s’affronte les intérêts matériels et les passions de 

toutes sortes, lesquels finissent par récupérer la philosophie en lui assignant un rôle de 

justification et de légitimation de la société établie et des rapports de force qui la constituent. 

D’où le risque d’un fonctionnement idéologique de la philosophie, l’idéologie se définissant 

comme travestissement de la réalité par sublimation des rapports de force existants. 

L’idéologie est transfiguration de la réalité, renversement idéaliste des rapports réels : la 

production des idées s’hérite en une activité autonome d’auto-valorisation, coupée de la 

                                                           
7
 Kant subdivisant la philo en quatre domaine : que puis-je savoir ? Que dois-je faire ? Que m’est-il permis 

d’espérer ? Qu’est-ce-que l’homme ? (à la 1
ère

 question répond la métaphysique, la 2
nde

 la morale, la 3
ème

 la 

religion, à la 4
ème

 l’anthropologie. Mais au fond, on pourrait tout ramener à l’anthropologie, puisque les trois 

premières questions se rapportent à la dernière. Car sans connaissance, on ne deviendra jamais philosophe, mais 

jamais non plus les connaissances ne suffiront à faire un philosophe, si ne vient s’y ajouter une harmonisation 

convenable de tous les savoirs et de toutes les habiletés jointes à l’humaine. (Logique). 



 

6 
 

réalité tout en couvrant cette réalité d’un manteau conceptuel qui la légitime, mais qui en fait 

occulte et masque les rapports sociaux établis. L’idéologie mystifie la réalité en la défigurant 

par le renversement idéaliste, l’inversion totale du réel. Dans l’idéologie, la dialectique 

marche la tête en bas. Il s’agit de la remettre sur pied, donc de remettre les choses à l’endroit.  

Seule la fonction critique de la philosophie lui permet de se tenir à distance de la mystification 

idéologique. La critique de la philosophie est critique des idéologies. Elle est nécessairement 

radicale. Elle remonte à la racine des choses, aux causes premières, aux principes premiers et 

aux fondements. On retrouve là la finalité véritable de la philosophie, celle que Descartes lui 

assignait, à savoir la poursuite de la vérité, la recherche du savoir et de la sagesse. Seulement 

ici, un progrès décisif a été accompli : la vérité n’est plus de l’ordre de l’entendement 

uniquement ou de la substance pensante, elle est dans le rapport à la réalité. D’une part, la 

production des idées est intrinsèquement liée à l’activité matérielle et au positionnement réel 

de ceux qui les produisent : les idées se comprennent et s’expliquent à partir de cette base 

matérielle. D’autre part, le savoir doit conduire à la sagesse. La véritable sagesse est celle qui 

confère la connaissance vraie du réel dans sa totalité. C'est-à-dire dans ses fondements. Ce qui 

fait l’universalité de la philosophie, c’est qu’elle repose sur la raison en tant que faculté 

législatrice de la pensée et de l’action, donc inscrite au cœur du réel. 

SUJETS ET TEXTES       

1- La philosophie est-elle une science ? 

2- La philosophie nous détache-t-elle du monde ? 

3- Peut-on vivre d’abord et philosopher après ? 

4- La science rend-elle la philosophie inutile ? 

 

CHAPITRE 2 : LA CONSCIENCE ET L’INCONSCIENT 

INTRODUCTION 

Le tumulte et les distractions relatives à l’exercice de nos activités quotidiennes nous font 

souvent oublier pour un temps les interrogations les plus profondes au sujet de notre existence 

humaine.  Revenons sur quelques-unes de ces interrogations : Qu’est-ce que l’homme ?  

Qu’est-ce qui fait que nous soyons hommes ?  Qu’est-ce qui fait la différence entre nous et 

tout ce qui nous entoure ?  Ces différentes interrogations montrent que nous devons d’abord 

cerner ce que nous sommes avant d’entreprendre des recherches qui visent à étayer notre 

compréhension du monde.  Socrate  a compris que la vraie sagesse pour l’homme est de se 

connaître. « Connais-toi, toi-même » répétait-il souvent
8
. Malheureusement, l’homme choisit 

souvent d’éviter toute investigation portant sur lui-même. Car s’investir dans une enquête qui 

doit aboutir sur une meilleure compréhension de l’humain est une tâche harassante et 

"ingrate".  C’est à cette tâche "ingrate"  que nous allons nous consacrer tout au long de ce 

chapitre.  

                                                           
8
 PLATON, Charmide, 164d  167a. 



 

7 
 

I. LA CONSCIENCE : UNE SPECIFICITE HUMAINE 

Du latin cum-scientia, c’est à dire « accompagné de savoir », « avec le savoir », la conscience 

peut être définie comme la présence de soi à soi.  Mieux, la présence vécue du sujet à lui-

même.  De manière plus simple la conscience est ce qui fait qu’en pensant, en sentant et en 

agissant, nous sachions que nous agissons, nous pensons et nous sentons.  La conscience est 

l’instance de nous-mêmes qui nous permet d’être présents à ce que nous éprouvons et à ce que 

nous faisons.  Grâce à elle nous pouvons être certains d’avoir l’initiative de notre action et la 

responsabilité de nos engagements.  La responsabilité est donc l’autre nom de la conscience.  

Pour dire vrai, qui est conscient est du même coup responsable. 

Par la conscience, l’homme se découvre différent de l’animal ainsi que de tous les autres êtres 

vivants.  La conscience le hisse au-dessus de tout ce dont le monde est constitué.  L’homme 

est un être unique en son genre parce qu’il a une conscience de laquelle sont privées les 

pierres, les bêtes, les plantes, etc.  Avec la conscience l’homme réalise la distance qui le 

sépare d’avec le monde.  Même s’il vit dans le monde il n’est pas le monde.  Cette distance 

contraint l’être humain d’avoir une autre attitude envers le monde.  Il fait du monde l’objet de 

sa réflexion.  De tous les êtres vivants, seul l’homme possède cette étrange capacité de 

réfléchir sur le monde.  Blaise Pascal  affirme que « notre dignité consiste en la pensée.  

Travaillons donc à bien penser : voilà le principe de toute morale »
9
.   

En fait, la conscience est une réalité à la fois ambivalente et problématique.  Ambivalente, la 

conscience est d’une part le gage de la grandeur et de la dignité humaine, d’autre part 

l’instrument qui met en exergue sa misère.  Si nous n’étions pas des êtres doués de conscience 

nous ne connaîtrions pas notre misère et notre finitude.  La misère pour l’homme n’est pas 

d’être fait pour la mort, mais de savoir qu’il en est ainsi. Problématique, la conscience ne se 

contente pas de créer une distance entre l’homme et le monde.  Elle en crée également une 

entre l’homme et lui-même.  A vrai dire, même si l’homme peut se vanter d’être responsable 

de ses actes il découvre parfois, non sans douleur, qu’il n’en a pas la parfaite compréhension.  

L’intelligibilité de bon nombre de nos actes et de nos sentiments nous échappe
10

. 

Il serait faux de croire que la conscience est uniquement ambivalente et problématique.  La 

conscience est aussi la capacité de penser, de questionner, de douter, de déconstruire les idées 

reçues et les évidences établies.  Telle est la signification de la conscience chez René 

Descartes.  Ce dernier affirme que l’homme est conscient parce qu’il est un être pensant. 

Descartes (1595-1650)
11

  s’aperçut que ses connaissances étaient une somme de savoir dont 

                                                           
9
 B. PASCAL, Pensées, 1660, pp. 1156 1157. 

10
 C’est ce qui arrive quand on aime quelque chose ou quelqu’un.  Il est impossible de trouver les raisons les plus profondes 

qui nous poussent à aimer celle-ci plutôt que celle-là, celui-ci et non celui-là.  On aura beau dire que c’est pour telle ou telle 

autre qualité, ou encore pour un atout qu’il ou elle possède, ce ne sera pas toujours vrai.  Car ces qualités et atouts que 

nous admirons peuvent se retrouver chez bien d’autres personnes. 

Nous faisons la même expérience avec le sentiment de haine.  Plusieurs fois il peut nous arriver de détester une personne 

sans pour autant pouvoir dire clairement pourquoi. 

Les choix les plus importants de notre vie sont parfois opaques : choix de profession, choix d’un état de vie, etc. 
11 Naquit dans une famille noble et fit son école secondaire au Collège jésuite de La Flèche.  Plus tard notre penseur se 

distingua des intellectuels de son époque grâce à sa personnalité audacieuse et anticonformiste.  Mathématicien et 



 

8 
 

on pouvait mettre en cause la vérité.  Le rêve de Descartes était désormais de parvenir à une 

connaissance assurée. Il s’arme alors du doute méthodique.   Le philosophe français expose sa 

méthode dans Discours de la méthode pour bien conduire sa raison et chercher la vérité dans 

les sciences (1637). 

La philosophie cartésienne devait servir de soubassement à la modernité quelques décennies 

plus tard.  Evidemment, le doute méthodique clôt cette petite liste des révolutions opérées
12

 

par Descartes.  Ici la nouveauté de notre auteur est de montrer qu’il n’est pas sage de douter 

pour douter.  Le doute de Descartes a une finalité et il se fait suivant une méthode composée 

de quatre étapes
13

.  La méthode de Descartes n’est pas exclusivement faite pour les savants et 

les doctes.  Mais pour tout homme.  Descartes a une conception positive de l’homme.  Pour 

preuve il fait débuter le Discours de la méthode par une phrase qui ne laisse personne 

indifférent : « Le bon sens est la chose du monde la mieux partagée ». 

A force de douter de façon méthodique Descartes parvient à une vérité assurée qui puisse 

résister à la fois aux assauts des sceptiques et à son propre doute.  Cette vérité assurée est : 

« Je pense donc je suis ».  En latin « Cogito ergo sum ».  Ladite vérité est une intuition 

intellectuelle que Descartes reçoit pendant même qu’il doute.  Autrement dit en doutant de 

tout, Descartes s’aperçoit qu’il ne peut pas douter du fait qu’il doute de tout.   

« Je pense donc je suis » signifie que la pensée s’identifie à notre être homme.  Un homme 

c’est celui qui pense.  Pour Descartes l’homme est l’être dont l’essence n’est que de penser.  Il 

nous paraît clairement à présent que chez Descartes, conscience, pensée et raison sont la 

même chose.  Car si la pensée est ce par quoi nous sommes hommes et ce qui ne peut nous 

être nié, alors la pensée est bel et bien la conscience
14

. 

Quelle leçon Descartes nous donne-t-il ?  Le père du rationalisme moderne nous aura appris 

que nous ne devons pas tenir les choses pour vraies parce qu’elles sont présentées comme 

                                                                                                                                                                                     
philosophe, Descartes s’était senti mal à l’aise durant toutes les années que dura sa scolarité.  Il avait remarqué que toutes 

les connaissances qu’il a acquises pendant sa longue formation n’étaient pas des connaissances certaines.   
12 Dans le Discours de la méthode, Descartes va de révolution en révolution.  D’abord il choisit de ne pas utiliser la langue 

des érudits de ce temps-là : le latin.  A la place il se sert du Français.  Le mauvais latin comme on l’appelait.  Ensuite, 

Descartes rompt avec les dogmes de la logique et de la philosophie aristotélicienne en général pour poser les bases de sa 

philosophie.  Une philosophie qui fera de l’homme « maître et possesseur de la nature ».   
13

 A savoir : l’Evidence, l’Analyse, la Synthèse et l’Enumération. 
14

 C’est à ce niveau que se trouve le lien entre le cogito cartésien et notre chapitre sur la conscience ou la conscience tout 

court. 

NB : La conclusion à laquelle parvient Descartes, « je pense donc je suis » ou « je raisonne donc je suis », est porteuse d’une 

nouvelle conception de l’homme selon laquelle ce dernier n’est que raison.  Pour Descartes homme égal raison.  Il élève la 

raison au sommet de la hiérarchie de toutes les facultés humaines.  Le corps n’est qu’un assemblage de membres.  Ce n’est 

pas le corps qui fait l’homme.  Tout compte fait nous pouvons affirmer, sans risque de nous tromper, que Descartes est le 

père du rationalisme moderne. 

Descartes a aussi établi un dualisme entre le corps et l’âme (ici l’âme est intellectuelle).  Et du coup le mépris du 

corps.  Toute la pensée moderne sera héritière de cette philosophie : Kant, l’Aufklärung, Pascal, etc.  Nous pouvons noter 

également que Husserl a abordé le problème de la conscience.  Mais dans une perspective tout à fait différente de celle de 

Descartes.  Chez Husserl la conscience est toujours une ouverture.  Toute conscience est conscience de.  C’est cela 

l’intentionnalité.  Tout sujet est donateur de sens.  Avec Husserl il est possible d’établir une typologie des consciences : la 

conscience réfléchie et la conscience non réfléchie. 



 

9 
 

telles.  Les informations et le savoir que nous recevons d’autres personnes doivent être 

critiqués et vérifiés autant que faire se peut.  La naïveté enfantine n’a pas de place en 

philosophie.  Cependant nous devons éviter de verser dans le mépris du corps vers lequel la 

pensée cartésienne nous pousse.  Le corps est tout aussi important pour l’homme que sa 

raison.  Il y a des choses que l’on « comprend » mieux avec le cœur qu’avec la raison
15

. 

II. LES LIMITES DE LA CONSCIENCE 

La conscience, spécificité humaine, est-elle vraiment ce par quoi nous pouvons dire être des 

personnes responsables ?  L’homme peut-il se dire conscient ?  Bien d’auteurs contemporains 

pensent que nous ne disposons pas de la vérité sur nous-mêmes.  Encore moins de celle des 

actes que nous posons.  La conscience véhicule quantité d’erreurs et d’illusions desquelles il 

nous arrive parfois de souffrir.  Spinoza est très éclairant sur ce sujet. « L’expérience (...) 

montre en outre que les décrets de l’esprit ne sont rien en dehors des appétits mêmes et sont 

par conséquent variables selon l’état variable du corps »
16

.  Karl Marx et Friedrich Nietzsche 

vont dans le même sens que Spinoza.  Marx soutient que la conscience est simplement un 

produit social.  « Ce n’est pas la conscience des hommes qui détermine leur existence, c’est 

au contraire leur existence qui détermine leur conscience »
17

.  Et à Nietzsche d’affirmer ce qui 

suit : « Nul n’est plus que soi-même étranger à soi-même »
18

.  L’homme ne peut pas dire qu’il 

est toujours conscient.  Ce serait une façon de nier l’existence de l’inconscient. 

III. L’INCONSCIENT 

L’inconscient peut être défini comme étant le contraire de la conscience.  Il est ainsi « ce qui 

n’est pas ou n’est plus conscient ».  La notion d’inconscient a été étoffée et rendue célèbre par 

le fondateur de la Psychanalyse, l’Autrichien Sigmund Freud.  Ce dernier a complètement 

remis en question la souveraineté de la conscience sur les actes du sujet.  Freud a montré que 

« le moi n’est pas maître dans sa propre maison ».  La psychanalyse prenant appui sur 

l’inconscient établit que la quasi-totalité de nos pensées, désirs et actes échappent au contrôle 

de la conscience.  C’était une invitation à rompre avec l’idée que la conscience est toute 

puissante.  Parler même de la maîtrise de soi est inapproprié.  Si la majeure partie de nos 

actions est inconsciente, on peut alors en conclure que Freud prêche la prééminence de 

l’inconscient sur la conscience
19

.   

L’inconscient n’est pas pour autant une réalité négative.  Il est plutôt positif et dynamique.  Il 

faudrait juste noter qu’il fonctionne selon une logique et des principes qui lui sont propres.  

Pour Freud l’hypothèse de l’inconscient est un gain de sens.  Elle nous permet de comprendre 

davantage ce que nous sommes.  Surtout de nous comprendre autrement.  Mais de quoi est 

                                                           
15

 N’oublions d’ailleurs pas qu’il existe plusieurs types de conscience : la conscience réfléchie, non réfléchie, 

psychologique, morale, etc. 
16

 Spinoza, Ethique, Gallimard, 1954, pp. 418. 
17

 K. MARX, Avant-Propos à Critique de l’économie politique, Gallimard, pp. 272 273. 
18

 F. NIETZSCHE, Le gai savoir, Gallimard, 1950, p. 270. 
19 La Psychanalyse ne s’était pas encore bien constituée comme science qu’elle avait déjà beaucoup d’ennemis.  C’est une 

science révolutionnaire qui est venue couvrir l’homme de honte et le descendre de son piédestal.  Après la révolution 

copernicienne qui a déconstruit le géocentrisme, après la déconstruction du créationnisme par les découvertes génétiques 

de Charles Darwin et compagnie, la Psychanalyse a administré le coup de grâce à l’orgueil humain.  Du moins, selon Freud. 



 

10 
 

constitué l’inconscient ?  Il est le siège des rêves, des erreurs dérisoires, des petits oublis, des 

actes manqués, des lapsi, etc.  Ces hôtes de l’inconscient détiennent une vérité que le sujet 

ignore, ou que sa conscience ne lui permet d’exprimer librement.  Freud est convaincu que 

l’oubli du nom propre d’une personne n’est jamais innocent.  « Il traduit des sentiments 

refoulés ou ambivalents à l’égard de la personne ».   

Selon Freud le psychisme humain serait composé de trois éléments :  

 Le Ça : C’est l’instance des désirs inconscients, des pulsions sexuelles, des 

pulsions d’autoconservation, etc.  Bref de tout ce qui ne vient pas ou sporadiquement à la 

conscience. 

 Le Surmoi : Est issu de l’intériorisation des interdits parentaux.  Le surmoi se 

charge de la censure de toutes les idées qui traversent notre psychisme.  Il ne manque pas de 

refouler les « mauvaises » dans le ça
20

. 

 Le Moi : C’est la conscience.  Le Moi est le médiateur dans les rapports 

conflictuels qui lient le ça au surmoi. 

L’inconscient n’est pas un « à côté » de l’humanité.  Ce serait une maladresse de dire que 

l’inconscient est le versant animal de l’homme.  Non, l’inconscient est aussi humain que la 

conscience.  Dès lors serait-il encore judicieux de considérer la conscience comme la marque 

de la différence entre l’homme et les autres êtres vivants avec qui il habite le monde ?  Tout 

comme les animaux, la grande partie des informations que nous avons sur le monde nous 

proviennent d’abord de nos sens. 

C’est des sens que nous recevons « les informations les plus indispensables à la vie ».  Mais 

les sens sont faillibles.  Parfois, ils nous « trompent ».  A l’horizon, le ciel et la terre « se 

rencontrent ».  Dans la nuit, la lune se déplace toujours au même moment que nous.  Elle 

s’arrête aussitôt que nous cessons de marcher.  Or aucune de ces perceptions n’est vraie.  En 

fait, la perception est le fruit de l’interprétation des informations données par les sens.  « Il 

faut comprendre que la perception est au moins l’effort d’une activité de l’esprit qui 

enregistre, compare, juge et imagine, que d’une activité des sens »
21

.  Nos sens ne nous 

instruisent donc pas.  Ils ne nous trompent pas.  Mais plutôt notre esprit car c’est lui 

l’organisateur de la perception. 

Notons qu’il existe un écart entre la sensation et la perception.  La sensation nous fournit 

simplement des informations sur le monde.  En soi, ces informations sont neutres.  Quant à 

elle, la perception est le moyen par lequel nous appliquons notre imagination et nos 

interprétations aux informations reçues de la sensation.  Contrairement à la sensation, la 

perception peut être l’objet d’un apprentissage.  Car, la possibilité de voir et  de sentir 

n’implique pas automatiquement la capacité de discerner et de comprendre ce qu’on a vu et 

                                                           
20

 NB : Le ça et le surmoi sont tous deux dans l’inconscient.  Seul le  Moi se trouve dans la conscience. 
21

 M. DELATTRE et C. DEMONQUE (Dir), Philosophie, Hatier, 2004, p. 60. 



 

11 
 

senti.  Denis Diderot affirme qu’« il faut donc convenir que nous devons apercevoir dans les 

objets une infinité de choses que l’enfant ni l’aveugle-né n’y aperçoivent point »
22

.   

CONCLUSION 

Ce chapitre sur la conscience et l’inconscient nous a conduits au centre de l’interrogation qui 

vise à définir l’homme et à établir sa spécificité par rapport aux autres êtres vivants.  La 

conscience nous est alors parue comme étant l’élément fondamental de la personne humaine 

et ce qui le rend digne de l’appellation « homme ». Objet de notre fierté, la conscience est 

ambivalente et problématique.  Heureux bénéficiaire d’une conscience, l’homme est obligé 

d’être au monde d’une manière qui  soit à hauteur de son rang.  Descartes a ouvert une 

nouvelle brèche dans l’effort de saisie du sens de la conscience.  Pour lui, pensée et 

conscience sont la même chose.  Le penseur français parvient à cette idée claire et distincte en 

se servant du doute méthodique.  Le rationalisme cartésien présida donc au développement de 

toute la philosophie moderne.  La souveraineté de la conscience a davantage été contestée par 

S. Freud, le père de la psychanalyse.  Ses recherches ont démontré que l’homme n’est pas plus 

conscient qu’inconscient. 

 

CHAPITRE 3 : LE LANGAGE
23

 

INTRODUCTION  

La thématique de l’origine et de la variété des langues est aussi vieille que la philosophie elle-

même.  Mais elle n’a pas perdu de sa complexité au cours des siècles.  Au contraire, l’avancée 

des recherches biologiques l’a rendue plus aporétique.  Pour cause, il a été démontré que notre 

aptitude à parler n’est pas uniquement le fait du dispositif neurobiologique (langue, dents, 

cordes vocales, nerfs, etc.) que la nature nous a octroyés.  La possibilité de parler suppose 

également la capacité de mettre en valeur cet appareillage neurobiologique
24

. Les avis sont 

                                                           
22

 D. DIDEROT, Lettre sur les aveugles (1749). 
23

 Le terme « langage » peut être la source de beaucoup de quiproquos.  Car très souvent, la compréhension ce terme se 

confond à celle de « langue ».  D’une part, on assimile le langage à la langue et la langue au langage.  Ceci de telle sorte que 

les deux mots s’utilisent dans certains textes comme des synonymes.  D’autre part, il arrive qu’on fasse une différence assez 

claire entre les deux mots.  Dans ce cas, la langue est considérée comme une forme de langage parmi tant d’autres (langage 

gestuel, langage sémaphorique, la signalisation routière, etc.).  Ainsi la langue se définit comme le « langage humain 

articulé ».  Le langage lui, il devient une disposition, mieux un ensemble de principes et de signes qui permettent à une 

population animale ou humaine de communiquer.  Les linguistes établirent les premiers cette différence sémantique entre 

la langue et le langage. 
24

 A vrai dire, les animaux ont des dents, une langue, des cordes vocales, des nerfs, etc. comme nous.  Pourtant ils ne 

parviennent pas à parler.  Cela revient à dire que la possession de cet « arsenal » neurobiologique n’implique pas la capacité 

de s’en servir.  Pour parler il faut donc l’intervention de quelque chose d’autre qui soit extra- et supra- biologique. (Cette 

réflexion est de J.-J. Rousseau.  Il la fait dans le but de montrer que la parole est l’émanation de la pensée). 



 

12 
 

partagés sur la question de l’origine des langues
25

.  Ces différents avis posent la nécessité 

d’une réflexion sérieuse sur le langage. Quatre points constitueront l’ossature de notre 

chapitre.  Le premier point portera sur le concept langage, le second questionnera la nature du 

rapport qui existe entre le langage et la pensée.  Le troisième montrera l’apport de la 

linguistique à l’étude du langage.  Le dernier point traitera de l’importance du langage et de 

son impact sur le quotidien de nos vies. 

I. Définitions et fonctions du langage 

Le langage parlé ou écrit, pose d’abord la question de son origine, plus précisément de sa 

cause finale. Pourquoi les hommes parlent – ils ? pourquoi écrivent – ils ? La parole s’adresse 

d’emblée et nécessairement à l’autre. Les hommes parlent pour se faire entendre et écouter les 

autres. Parler à soi-même implique le dédoublement du moi, l’objectivation du sujet. Les 

hommes écrivent pour conserver leur dire et les transmettent aux autres, à la génération 

postérieure. 

La fonction de communication est la fonction première, originelle et fondamentale de 

langage. Le langage peut se défini comme tout système de signes permettant la 

communication. C’est la faculté de produire des signes en vue de transmettre des messages. 

La mise en œuvre de cette faculté par une communauté, un groupe, constitue une langue. 

C’est ainsi qu’on parle de langue nationale, de langue communautaire. La parole est l’acte 

strictement individuel par lequel un homme utilisant la langue de son groupe communique à 

autrui sa pensée, ses sentiments, ses intuitions. La langue est donc le fondement de la socialité 

et de la communauté. Dans toute langue comme dans le langage en général apparaissent 

quatre éléments essentiels : l’émetteur, le récepteur, le message, le code comme système de 

signes véhiculant le message (1). La philosophie classique a toujours considéré le langage 

comme une réalité spécifiquement humaine. La parole est le propre de l’homme, seul animal 

politique (2). Mais des expériences faites sur des abeilles et des singes révèlent chez certains 

                                                           
2
 D’aucuns pensent que le désir d’exprimer ses besoins et ses passions a contraint l’homme d’user du langage.  Jean-

Jacques Rousseau est de ceux-là.  Selon lui, « Ce n’est ni la faim, ni la soif, mais l’amour, la haine, la pitié, la colère qui (…) 

ont arraché [aux hommes] les premières voix »
25

.   

D’autres défendent plutôt la thèse de l’innéité du langage chez l’homme.  C’est le cas de l’ethnologue et préhistorien 

français A. Leroi-Gourhan.  Pour lui, il ne fait l’ombre d’aucun doute que le premier homme savait parler.  A en croire Leroi-

Gourhan, le langage du premier-né de la race humaine ne différait pas trop du nôtre. 

D’autres encore classent l’origine du langage au nombre des hasards dérisoires de l’évolution humaine.  Jacques Monod fait 

un exposé très convainquant de ce point de vue dans Le hasard et la nécessité (Essai sur la philosophie naturelle de la 

biologie moderne, Ed. du Seuil, 1970, pp. 142-151). 



 

13 
 

animaux la faculté de communication, la capacité d’émettre, de recevoir des messages et de 

les décoder. Les animaux supérieurs sont capables d’exprimer leurs émotions leurs sensations, 

leur affectivité (3).Une vision anthropomorphique et anthropocentrique réserve le monopole 

du langage à l’homme, oubliant que celui-ci fait lui-même parti de la nature. A force de 

vouloir séparer les hommes des animaux, on finit par séparé les hommes les uns les autres ; 

d’où la discrimination raciale, la destruction de la nature par l’industrie. En fait, le langage 

dans sa fonction d’expression et de communication se manifeste chez l’homme et même 

jusqu’ à un certain point, chez l’animal. Reste vrai qu’il existe des différences importantes 

entre le langage animal et le langage humain. La langue des abeilles est une langue naturelle, 

marquée par la fixité l’immutabilité, l’inadaptation alors que les langues humaines sont des 

langues de convention caractérisées par la flexibilité, la variabilité, l’adaptation, le 

changement (4 et 5). 

II. QUEL RAPPORT ENTRE LANGAGE ET PENSEE ? 

Les anciens
26

 furent les premiers à s’apercevoir qu’il existe une relation entre le langage et la 

pensée.  Au terme de leur enquête sur la nature d’une telle relation, ils parvinrent à la 

conclusion que le langage est un véhicule de la pensée.  Beaucoup de philosophes médiévaux, 

modernes et contemporains n’ont pas hésité d’emboîter le pas aux anciens.  René Descartes
27

, 

dans sa Lettre du 23 novembre 1646 au Marquis de Newcastle souligne intelligemment que « 

(…) les bêtes ne parlent point comme nous [… parce] qu’elles n’ont aucune pensée et non 

point que les organes leur manquent »
28

.  La parole ne peut exister sans la pensée.  Tout ce qui 

advient au discours est préalablement pensé.  Ainsi, ce qu’on ne pense pas ne peut être dit.  

L’ineffable n’est rien d’autre que le non pensable.  Par ailleurs, on ne peut penser sans faire 

recours aux mots.  Toute pensée trouve obligatoirement refuge dans les mots.  « Par 

conséquent, déclare Hegel, vouloir penser sans les mots est une tentative insensée.  Mesmer 

[un célèbre médecin et magnétiseur, 1734-1815] en fit l’essai, et, de son propre aveu, il en 

faillit perdre la raison »
29

. 

Pensée et parole ne font pas toujours bon ménage.  Toute pensée exprimée à l’aide des mots 

se trouve forcément diluée.  Il est rare que le langage traduise fidèlement la pensée. Le 

langage trahit la pensée.  Les mots sont fort peu de chose  pour pouvoir contenir la pensée 

                                                           
26

 Généralement, on appelle ainsi les philosophes antiques. 
27

 Descartes est un philosophe moderne. 
28

 R. DESCARTES, « Lettre du 23 novembre 1646 au Marquis de Newcastle », in Œuvres et Lettres, Bibliothèque de la Pléiade, 

Ed. Gallimard, 1953, pp. 1255-1256. 
29

 F. HEGEL, Philosophie de l’esprit, Traduction de A. Vera, Ed. Germer Baillère, 1897, § 463. 



 

14 
 

dans son entièreté.  Par ailleurs, le langage ne nous aide pas toujours à partager les 

expériences les plus profondes de notre vie.  Nos souffrances les plus inouïes, nos haines les 

plus empoisonnées, les passions qui enflamment nos cœurs, etc., sont indicibles
30

.  Nous 

faisons souvent l’aveu de notre impuissance à les exprimer en disant : « Les mots me 

manquent… ».  C’est alors qu’on découvre la fausseté de cette célèbre phrase de Boileau : 

« Tout ce qui se conçoit clairement, s’énonce clairement et les idées pour le dire arrivent 

aisément ».  Boileau, tout comme Descartes, a eu tort de poser la totale transparence de la 

conscience. 

Les anthropologues et les biologistes ont apporté leur contribution dans les recherches sur le 

langage.  Leurs prises de position n’ont pas été contraires à celles des philosophes.  

Notamment en ce qui concerne le lien entre le langage et la pensée.  A la suite des 

philosophes, anthropologues et biologistes ont réaffirmé la nécessité du langage pour les 

hommes.  Ces derniers en ont besoin non seulement pour traduire leur  pensée, mais aussi  

pour communiquer entre eux. L’apport des linguistes à la compréhension de la notion du 

langage n’est pas moindre. 

A. L’APPORT DE LA LINGUISTIQUE 

L’étude sérieuse de l’histoire des langues et de leurs structures commence au 19
ème

 siècle avec 

la naissance de la linguistique : discipline qui fait l’étude scientifique du langage humain 

articulé, c’est-à-dire de la langue.  Ferdinand de Saussure (1857-1913),  un Suisse, en est le 

fondateur.  La grande nouveauté de la linguistique fût d’établir la ressemblance entre certaines 

langues
31

 et de faire une étude scientifique des langues.  La linguistique a également entrepris 

d’étudier l’impact de la langue sur les rapports interpersonnels et intercommunautaires, les 

fonctions du langage, etc. 

Pour les linguistes, les éléments de la langue sont des signes.  On parle alors de  « signes 

linguistiques ».  Bien avant les linguistes, les anciens savaient déjà que la langue se constitue 

de signes.  Dans le Cratyle les échanges entre Socrate, Hermogène et Cratyle ont pour but de 

vérifier si effectivement les noms des choses sont inscrits dans leur nature -à la façon des 

                                                           
30

 L’angoisse est un malaise profond, un tourment mortifère, une torture sans fin et sans nom, dont la cause nous échappe.  

On peut se savoir angoissé, mais on ne sait jamais pourquoi ni comment.  L’angoisse plonge dans un non-sens qui conduit 

parfois à la mort.  Car l’angoisse affadit la vie et assombri tout espoir d’un avenir meilleur. 
9
 L’exemple de la ressemblance des langues européennes d’avec le Sanskrit est le plus patent.  Partant de cette 

ressemblance, les linguistes ont énuméré le groupe de langues dites indoeuropéennes. 



 

15 
 

onomatopées
32

- ou s’ils sont purement conventionnels
33

.  Cependant, il reste que les linguistes 

ont apporté des nuances qui étaient inexistantes avant eux.  Les différences qu’ils ont établies 

entre signe
34

, signifiant et signifié ; ainsi qu’entre langue et langage
35

 en sont des illustrations. 

La linguistique n’accorde aucune importance au problème de la détermination du type de lien 

qui doit exister entre le langage et la pensée.  C’est un problème purement philosophique.  La 

discipline de Ferdinand de Saussure se contente d’étudier la structure des langues et la nature 

propre des signes linguistiques.  En ce sens, elle a permis aux hommes de science de 

découvrir la richesse et l’importance des langues. 

III. DE L’IMPORTANCE DU LANGAGE 

Par le langage, nous pouvons nommer les choses, classer les idées, et par le fait même, 

dominer le monde.  Le langage occupe une place privilégiée dans la culture -entendue ici 

comme un « ensemble de moyens dont disposent les hommes pour modifier la nature à leur 

avantage »-.  Les racines les plus solides de toute culture sont enfouies dans les profondeurs 

de la langue.  C’est dans les méandres de la langue que se dessinent à la fois le ridicule et le 

génie des projets humains.  Là que mijotent les calculs mesquins et les initiatives 

désintéressées.  Pour montrer comment la langue promeut la culture, Emile Benveniste 

affirme ceci : « Par la langue, l’homme assimile la culture, la perpétue ou la transforme.  Or 

comme chaque langue, chaque culture met en œuvre un appareil spécifique de symboles en 

lequel s’identifie chaque société »
36

. 

Le pouvoir des mots est beaucoup plus immense que nous ne l’imaginons.  C’est au travers 

d’eux que se structure la perception de l’univers d’un tout peuple.  Ainsi, apprendre une 

langue c’est toujours plus qu’apprendre de simples mots et tournures linguistiques.  En 

                                                           
32 Mot imitant ou prétendant imiter phonétiquement le son produit par un être ou une chose (cocorico est une 

onomatopée qui évoque le cri du coq). 

Ces discussions relèvent de la philosophie du langage et non pas de la linguistique.  Or, nous le savons bien, la philosophie 

du langage a pour objectif de définir les conditions de possibilité d’un langage vrai.  Cette philosophie n’embrasse 

aucunement la perspective linguiste.  Laquelle vise l’étude des signes linguistiques en eux-mêmes. 
34

 Le signe linguistique est une « combinaison d’un élément sonore (image acoustique) et d’un concept ».  Autrement dit, 

«le signifiant et le signifié constituent le signe linguistique (entité psychique à deux faces).  Le signifiant est l’image 

acoustique et le signifié le concept (et non la chose).  Dans le signe le rapport signifiant/signifié est immotivé ; on ne peut 

toutefois le dire conventionnel car il n’est pas arbitraire pour celui qui parle et qui ne se ferait pas comprendre ». Cf. J. RUSS 

(Dir.), Dictionnaire de philosophie, Armand Colin, Paris, 2007, p. 316. 
35

 Les linguistes font clairement la différence entre langue et langage.  La langue est le produit social de la structure du 

langage.  Ainsi, comme dit dans la note infrapaginale  n°1 de la première page de ce chapitre, il peut donc exister plusieurs 

types de langages.     
36

 E. BENVENISTE, Problèmes de linguistique générale, Gallimard, 1966, Tome 1, p 30. 



 

16 
 

apprenant une langue on  accède à l’univers symbolique et métaphysique du peuple qui la 

parle.  Le propre de la langue est d’être le repaire des us, de la vision du monde, des rêves et 

des désespoirs du groupe social auquel elle "appartient".  Voilà pourquoi, à proprement parler, 

une langue ne se traduit jamais.  Mais elle se comprend. « Toute traduction est une trahison ». 

La langue peut aussi être utilisée à des fins de domination sociopolitique
37

.  Très souvent il 

arrive que la langue aggrave la fracture sociale en radicalisant les affrontements 

interethniques et en alimentant les intégrismes de toutes sortes.   La langue crée toujours un 

« nous » qui s’oppose à un « eux ».  Les classes sociales se reconnaissent aussi à la manière 

de faire usage d’une langue.  Aussi les classes aisées, ainsi qu’une bonne partie de celles 

moyennes, prétendent parler la langue "pure" (la langue classique, telle que consignée dans 

les grammaires et les dictionnaires de référence).  Le bas peuple trouve sa joie à parler l’argot 

ou la langue sous sa version la plus courante.  En un mot, la prise en compte des facteurs 

linguistiques dans la résolution des conflits peut être salutaire. 

Grâce au langage nous pouvons agir sur les personnes et sur le monde.  Dans le premier cas 

on se réfère, par exemple, aux propos qu’un locuteur peut adresser à un récepteur.  Ces mots 

ont obligatoirement une incidence sur lui.  Ils peuvent l’enchanter ou l’énerver, le flatter ou 

l’offusquer, selon qu’ils sont courtois ou méchants
38

.  Dans le second cas les mots deviennent 

des « actes du langage ».  Ils revêtent leur fonction performative : ici les mots réalisent ce 

qu’ils disent
39

.  Le langage révèle aussi son importance à travers sa fonction thérapeutique.  

CONCLUSION  

Alors que la philosophie se promettait de faire la vérité sur les rapports qu’entretiennent 

langage et pensée, ainsi que de définir les conditions d’existence du langage vrai, Ferdinand 

                                                           
37

 Beaucoup de dirigeants politiques à travers le monde, surtout ceux des pays islamiques et hispanophones  (Mahmoud 

Ahmadinejad, Hugo Chavez, Evo Morales, Hassan Nastrallah, etc.), considèrent l’Anglais comme une langue de la 

domination. D’autant plus que les défenseurs du mondialisme et de l’économie libérale le présentent comme la langue du 

village planétaire (Global village).  Du moins, selon les analyses de Samuel Huntington faites dans Le choc des civilisations. 
38

 Une parole réconfortante peut faire beaucoup de bien à qui elle est adressée.  Des encouragements sincères, des 

félicitations méritées, des compliments vrais, sont autant de choses qui nous réchauffent le cœur et nous donne la joie de 

vivre.  Au contraire, les paroles méchantes sont destructrices.  Les injures, les moqueries, les propos calomnieux, blessent 

notre amour-propre et nous couvrent de honte.  Avec les mots on peut conduire autrui en enfer  ou au paradis. 

Les grands flatteurs, comprenez les personnes qui savent obtenir ce qu’elles veulent, ont l’art de manier les mots pour 

s’attirer la confiance et l’affection de ceux qui les écoutent.  Ils ont découvert la magie des mots.  Cf., à titre illustratif, Le 

corbeau et le renard de La fontaine ou le Poème de Parménide dans lequel le Kouros recourt à des propos cajoleurs pour 

séduire les filles du soleil. 
39

 Exemple : « Au nom de pouvoirs qui m’ont été conférés, je vous déclare mari et femme »,  « Je déclare cette année 

académique ouverte ».  Les philosophes anglo-saxons, notamment Searle et Austin, ont aidé la philosophie à découvrir la 

performativité du langage : parfois le langage actualise ce qui est dit. 



 

17 
 

de Saussure a trouvé mieux de faire l’étude des « signes linguistiques ».  C’est-à-dire 

d’étudier la langue en elle-même, et non pas les considérations qu’on en fait.  L’orientation 

linguistique est d’autant plus enrichissante qu’elle permet l’étude de la langue dans toute son 

étendue. Ce chapitre qui touche à sa fin nous aura longuement entretenus sur l’importance du 

langage.  Tout d’abord il nous a rappelé que le langage permet aux hommes de régner sur le 

monde parce qu’il est l’un des principaux pivots de la culture.  Ensuite, nous avons découvert 

que la langue est porteuse de la vision du monde, des peurs, des phantasmes et des espoirs de 

tout peuple.  Aussi, la langue nous est apparue comme un des éléments qui peuvent être utiles 

pour la construction d’une paix durable dans les régions ensanglantées par les conflits.  En fin, 

il nous a été révélé que la langue est un puissant moyen pour agir sur le monde et sur les 

personnes.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

18 
 

2ème PARTIE : NOTIONS RELATIVES A L’HOMME ET A L’ACTION : 

Dans la première partie du cours, nous nous sommes lancés dans un essai de compréhension 

du sujet dans sa dimension affective, intellectuelle et active. En cette dernière approche, nous 

avons quelque peu ébauché la dimension relationnelle de l’homme. Mais c’est dans une étude 

plus poussée de l’agir humain que cette dimension d’ouverture au monde sera mieux cernée. 

Nous disséquerons l’étude de l’agir humaine en trois domaines pour mieux l’appréhender 

dans son intégralité conforment à ce que suggère Descartes dans son discours de la méthode 

(partir du plus simple au plus complexe). Dans un premier temps nous étudierons l’agir 

humain en ciblant la relation entre l’homme et son milieu, ensuite une étude des données 

fondamentales de la conscience permettra l’étude de quelques notions qui commandent à 

l’agir moral et enfin, nous étudierons la relation de l’homme et de sa société. 

CHAPITRE 6 : LE TRAVAIL, LA TECHNIQUE ET LA QUESTION SOCIALE 

OBJECTIFS DU COURS : 

 Bien comprendre que le travail n’est pas nécessairement une source d’aliénation pour 

l’homme ; 

 Percevoir les problèmes éthiques liés aux progrès techniques. L’éthique interdit à 

l’homme de faire tout ce qui est techniquement réalisable. En d’autres termes, la 

technique doit demeurer un instrument et non devenir une fin en soi ; 

 Percevoir que la question sociale est liée au rapport de travail entre les hommes. 

INTRODUCTION :  

Une réflexion philosophique sur la relation de l’homme au monde ne peut se passer ni de la 

problématique de la société ni de celle du travail et de la technique, tant il est vrai que 

l’homme est un animal social et que par sa constitution naturellement faible, il doit travailler 

et inventer des techniques pour assurer sa survie.  

Avant d’être vécu comme une activité libératrice ou plaisante, le travail apparait 

originairement et essentiellement comme une contrainte. Sans doute parce que l’homme ne 

s’y soumet pas volontiers, mais par nécessité. Nous en concluons qu’il se réduit à la difficile 

production de nos moyens d’existence. Pourtant s’il en était vraiment ainsi, on comprendrait 

mal que l’homme puisse travailler quand bien même il se sait affranchi de ses besoins 

élémentaires.  

Le travail est souvent vu comme malédiction en raison de sa pénibilité et de ses conséquences 

parfois néfaste. Car pour se procurer sa nourriture et satisfaire ses besoins, l’homme est 

contraint par la nécessité de déployer des efforts et peiner à la tâche. Ce faisant, il, c'est-à-dire 

l’homme sollicite son corps ou son esprit, ce qui engendre la souffrance. Et pourtant, l’homme 

n’a pas le choix : il doit travailler pour vivre ! Dans cette contrainte, le travail n’est-il pas 

l’expression d’une aliénation ? Ou plutôt, est-il une libération ? Pourquoi devons-nous 

travailler ? Doit-on dire que le travail dénature l’homme ou qu’il l’humanise ? Dans quelles 

conditions l’homme retrouve-t-il sa vraie humanisation dans le travail ? En même temps, 

s’interroger sur le travail, c’est poser également le problème de la technique, qui en est la 



 

19 
 

condition nécessaire puisque, travailler implique nécessairement l’usage d’outil quel qu’il 

soit.   

I. LE TRAVAIL 

1. Travail, servitude, liberté 

a. Le travail-servitude : 

L’origine du mot suggère l’idée d’assujettissement, de  torture. De son étymologie, travail 

provient du latin tripalium qui désignait un instrument de trois pieds destiné à maintenir les 

bœufs ou les chevaux difficiles pour les ferrer et aussi un chevalet de torture.  Le travail 

exprime à l’origine la servitude de l’homme qui ne parvient, à survivre dans la nature que par 

un effort douloureux. Le travail est le signe de l’aliénation de l’homme perdu dans une nature 

indifférente ou hostile à laquelle il faut coût que coût s’adapter pour subsister. Ainsi, pour les 

grecs, le travail exprime la misère de l’homme et non sa noblesse. Le travail signifie notre 

liaison au « monde de la caverne », c'est-à-dire au monde de la matière tandis que la 

contemplation du sage nous fait oublier que l’homme est assujetti au monde matériel, et 

tourne l’œil de l’âme vers la splendeur rayonnante des idées pures. 

Le dualisme platonicien (monde des idées éternelles et le monde de la matière changeante) est 

l’expression du dualisme social : d’un côté, les hommes libres contemplent les idées, de 

l’autre côté les esclaves occupés à travailler douloureusement sur la matière. Même 

l’ingénieur, est chez Platon l’objet d’un certain mépris car dira-t-il « tu ne voudrais ni donner 

à son fils ta fille ni épouser toi-même la sienne ».  

Les latins de leur côté ne manquaient pas d’opposer l’otium, le loisir studieux, au negotium, 

le travail, les affaires. Pour eux, le travail revêt une signification purement négative car le 

travail signifie absence de loisir. De même dans la tradition chrétienne, le travail est une 

punition de Dieu à la désobéissance de l’homme et de la femme (Gn3, 16 et 19) : « tu 

enfanteras en travail les enfants » pour Eve et « tu mangeras ton pain à la sueur de ton 

front » pour Adam. 

b. Travail-liberté  

Si le travail est une aliénation, c’est justement par lui que l’homme devient « maître et 

possesseur de la nature » nous dit Descartes. Dans la perspective chrétienne, le travail n’est 

pas seulement le signe de la punition, bien au contraire, il est la possibilité de rachat. Des 

théologiens contemporains font remarquer que le travail n’est pas nécessairement lié à la 

sanction du péché, puisque l’homme est créé, il est placé sur la terre pour la travailler et la 

soumettre partout. Autrement dit, l’homme doit parfaire la création par son travail (Genèse 1, 

28).  

Le thème du travail, moyen du salut, instrument de libération, se trouve chez Hegel dans sa 

célèbre « dialectique du maitre et de l’esclave ».  Celui-ci montre que l’esclave, au début de 

sa relation avec le maître, est une personne au rabais.  A force de travailler, l’esclave acquiert 

une discipline personnelle qui lui donne de découdre avec la violence dont il a fait montre lors 



 

20 
 

du combat à mort l’ayant jadis opposé au maître.   Il apprend à vaincre la nature en utilisant 

les lois de la matière et récupère une certaine forme de liberté. Par-dessus le marché, le maître 

ne saurait vivre en se passant du travail de l’esclave.  Au milieu même de sa servitude, 

l’esclave accède à une liberté (domination de la nature) par ses victoires techniques. Tandis 

que son maitre ne fait que profiter des agréments de la vie ; il ne cultive pas son jardin, ne fait 

pas cuire ses aliments, n’allume pas du feu : il à son esclave pour cela. Le maître ne connait 

plus la rigueur du monde matériel puisqu’il a interposé un esclave entre le monde lui. C’est 

ainsi que l’esclave qui avait abdiqué sa liberté, redevient un homme libre en se posant comme 

une liberté ingénieuse contre la nature qu’il dompte du moment même où le maître qui ne sait 

plus travailler, a de plus besoin de son esclave et devient en quelque sorte l’esclave de 

l’esclave. 

c. Travail-intelligence : 

Le travail est l’acte humain par excellence, c’est l’expression concrète de notre intelligence et 

de notre liberté. Bergson définit l’intelligence comme une aptitude à fabriquer des outils 

(l’homo sapiens est d’abord l’homo faber). Le dénuement originel de l’homme, dépourvu de 

crocs puissants, de fourrure épaisse, nu et faible dans la nature, « acquiert la valeur d’un 

document préhistorique ; c’est le congé définitif que l’instinct reçoit de l’intelligence » (H. 

Bergson, l’évolution créatrice).  Par exemple, le marteau qui n’est pas un objet de 

consommation, n’est ni bon à manger ni beau à voir. Le sens de ce marteau est dans une 

relation, dans ce qu’il permet de faire. Il permet de planter un clou auquel on accrochera une 

casserole qui a son tour servira à la préparation de la sauce.  

L’outil est un signe de l’intelligence humaine, parce qu’il procède par détours pour 

transformer la nature, qui prend un certain recul par rapport à la nature. Tandis que l’animal 

est seulement « présent » à la nature, l’homme est capable de se la « représenter ». Comme le 

disait Karl Max : «  ce qui distingue l’architecte le plus maladroit de l’abeille la plus 

habile, c’est que l’architecte porte d’abord la maison dans sa tête ». Le travail c’est 

l’exploitation intelligente des déterminismes matériels, c’est la ruse de la raison qui 

transforme en moyens d’action les obstacles naturels. 

d. Le sens humain du travail : 

Le travail entendu comme une transformation intelligente de la nature, n’est pas une 

transformation quelconque. C’est disait Auguste Comte «la modification utile du milieu 

extérieur opéré par l’homme ». Le sens humain du travail est son utilité, son pouvoir 

d’humaniser l’univers. Le travail humain façonne une nouvelle nature. Si l’homme venait à 

disparaître de la terre, non seulement nos villes tomberaient en ruine, mais les plantes même 

qui poussent dans les champs seraient en une seule saison remplacées par les mauvaises 

herbes. Aujourd’hui, même à la campagne, je ne vois partout que l’œuvre de l’homme et la 

nature offre comme dans un miroir le visage de l’homme. Le papier sur lequel j’écris, la route 

goudronnée où je marche, ma montre que je consulte négligemment, tous ces objets qui 

m’entourent, sont le résultat de ce travail humain qui ne cesse de transfigurer la nature 

matérielle ; celle-ci disait Marx, « saisit les choses, les ressuscite d’entre les morts ». 



 

21 
 

e. Métaphysique et morale du travail : 

Si le travail nous donne la clé des rapports fondamentaux entre l’homme et la nature, il 

convient de lui attribuer une haute signification métaphysique. 

Disons tout d’abord que l’homme n’est pas seulement que pur esprit (qui ne rencontre pas 

d’obstacle), il n’est pas non plus purement biologique (incapable de recul à l’égard de la 

nature et préoccupé seulement de la satisfaction immédiate de l’instinct). Bien au contraire, il 

est les deux à la fois. Comme l’écrit Jean Lacroix « l’activité vitale de l’animal n’est pas le 

travail, la contemplation de l’esprit pur n’est pas le travail. Le travail c’est toujours l’esprit 

pénétrant difficilement dans une matière et la spiritualisant ». Cette importance 

métaphysique du travail est inséparable de sa haute signification morale (c'est-à-dire de 

l’incarnation des valeurs dans le réel. En plus de l’humanisation de la nature, le travail 

humanise le travailleur lui-même. Tout travail disait E. Mounier, « travaille à faire un 

homme, en même temps qu’une chose ». Le travail est le meilleur exorcisme de l’égoïsme 

naturel. Travailler c’est malgré tout, sortir de soi-même, même si le travailleur œuvre-t-il pour 

lui-même et déclare-t-il à l’occasion que le but du travail est le salaire. 

Le travail donne à l’existence un ordre, une régularité salutaire au bon équilibre. Le temps 

dans lequel vit l’oisif est discontinu. Il coule au rythme capricieux des passions. Le temps du 

travail, réglé par les horaires du bureau ou de l’usine, impose à sa vie quotidienne un équilibre 

salubre. L’homme imite alors la sagesse des choses et impose à son cœur capricieux de suivre 

le rythme régulier du monde. Travailler comme dit A. Comte c’est « régler le dedans sur le 

dehors ». Dans le même esprit, un proverbe nous avertit sagement : « mains oisives, cœur 

fou ». Ainsi, le travail nous détache de nous-même et nous fait entrer en communication avec 

l’univers. Saint EXUPERY en fait la remarque dans son roman Citadelle : « le travail t’oblige 

d’épouser le monde. Celui qui laboure rencontre des pierres, se méfie des eaux du ciel ou le 

souhaite et ainsi communique et s’élargit et s’illumine. Et chacun de ses pas se fait 

retentissant. » 

f. Le travail comme devoir envers autrui : 

Il n’est pas suffisant de dire que le travailleur par son travail est délivré et introduit dans 

l’univers ; encore faut-il ajouter qu’il se voit étroitement relié à la société des hommes. 

Travailler c’est trouver sa place dans la société ou tous les membres sont solidaires. Comme 

l’a bien montré Léon Bourgeois, l’homme ne peut accomplir les gestes les plus ordinaires et 

les plus nécessaires – boire un verre d’eau, allumer une lampe- sans mettre à contribution le 

travail d’autrui (demandez-vous combien de travail coûte à l’humanité votre petit déjeuner 

votre habillement…). Votre propre travail représente en retour le paiement d’une dette que 

vous avez contracté en profitant du travail d’autrui. C’est pourquoi, l’obligation du travail est 

impérieuse.  

A côté de la solidarité horizontale des travailleurs qui échangent mutuellement leur service, il 

ne faut pas oublier la solidarité verticale, qui nous permet de profiter des travaux de nos 

ancêtres, qui nous fait obligation de travailler pour nos successeurs (« l’inventeur de la 



 

22 
 

charrue laboure invisible à côté du laboureur » et « l’humanité se compose de plus de 

morts que des vivants », disait A. Comte). 

II. L’EVOLUTION DU TRAVAIL : TECHNIQUE ET INDUSTRIE, METIERS, 

OUTILS, MACHINES. 

1. De l’outil à la machine : 

Nous avons défini le travail comme une transformation de la nature par l’intelligence 

humaine. Mais les conditions de cette transformation ont prodigieusement évolué au cours de 

l’histoire. Depuis les temps préhistoriques des armes en pierre taillée ou poli jusqu’aux usines 

et au machinisme de l’ère nucléaire, l’usage d’instruments de médiateurs entre l’homme et la 

nature, est la caractéristique constante du travail humain. Seulement, l’évolution de ces 

instruments a modifié les conditions du travail. 

Les outils : le couteau, la hache, la scie, la lime diversifient l’usage spontané de nos mains, 

élargie son domaine, permettant à l’homme de travailler le métal et le bois. En même temps 

ils économisent le corps et le protègent (la pelle permet  le transport du feu sans dommage). 

Malgré cette avancé dans la fabrication d’outil, le corps demeure le moteur de l’outil. Georges 

Friedmann dit justement à ce propos : « l’outil sert, non à supprimer la part de l’homme 

dans la production, mais au contraire à humaniser davantage celle-ci en permettant la 

confection d’une œuvre où le maître-ouvrier qui l’achève seul introduit continuité, 

réalisation d’un plan, précision accrue, harmonie d’un ensemble. » 

La machine est une substitution à l’outil qui va arracher l’homme au milieu naturel pour 

l’introduire dans un nouveau milieu, le milieu technique (mot d’origine grec : tekhnê, désigne 

ce qui relève de l’artifice, c'est-à-dire du savoir-faire de l’homme). La machine utilise pour 

moteur une autre force que le corps humain. SALLERON écrit à  cet propos : « l’outil c’est la 

main prolongée, la main renforcée ; le marteau est l’image parfaite de l’outil. La machine, 

c’est un engin fabriqué par l’homme avec ses mains et ses outils pour opérer seul grâce à 

une énergie extérieure. L’outil fait corps avec l’homme. La machine est détachée de 

l’homme. » 

a. Mécanisation de la vie de l’homme : 

L’homme d’aujourd’hui vit dans un univers des machines. Non seulement les machines 

règnent sur son travail (machine de production à l’atelier, ordinateur dans les bureaux, les 

machines agricoles, les téléphones portable…), mais il peut, grâce à elles, voyager sur terre, 

dans les airs, sous terre. Bref, comme le dit Friedmann, « le citadin, dans le cours de sa 

journée, ne fait que quitter une machine pour en trouver une autre ». Le standard de vie ne 

se définit-il pas par la possession d’un nombre plus ou moins grand de machines ? Tout le 

monde ne désire-t-il pas jouir d’une voiture, d’un poste de télévision, d’un réfrigérateur, d’un 

téléphone portable dernière génération ? Le machinisme transforme donc radicalement la 

condition humaine. D’une part, la puissance de l’homme sur la nature est grande, mais d’autre 

part, l’homme semble séparé du milieu naturel. L’artisan était à coté de ses outils, il était en 

eux, il en était l’âme, tandis que l’homme de l’ère industrielle semble dépassé, dominé de 



 

23 
 

toute part par le système complexe de ses machines. Tout désormais, le travail, l’information, 

la guerre même, se fait à distance. L’homme ne risque-t-il pas d’y perdre son équilibre ? 

2. Les avantages du machinisme. 

a. Les navettes d’Aristote : 

Aristote disait ironiquement que l’humanité pourrait se passer d’esclaves si un jour « les 

navettes marchaient toutes seules », à l’exemple des trépieds miraculeux qui, disait-on, sur un 

simple signe des habitants de l’olympe, venait d’eux même se ranger pour l’assemblée des 

dieux… le machinisme ne devait-il pas, rétrospectivement, donner à la boutade d’Aristote 

l’aspect d’une prophétie ? Dès la fin de l’antiquité, l’usage des moulins à eau libéra les 

femmes esclaves qui, pendant si longtemps, avaient été assujetties à tourner la meule, et le 

poète ANTIPHILOS de Byzance chantait déjà le progrès mécanique libérateur : « ôtez vos 

mains de la meule, meunières ; dormez longtemps même si le chant du coq annonce le jour 

car Déméter a chargé les Nymphes du travail dont s’acquittaient vos mains, nous goûterons 

bientôt la vie de l’âge d’or ». Le progrès du machinisme a accru fondamentalement la 

production des biens et services accordant ainsi un grand temps de loisir dans le monde 

moderne. Si l’on ajoute à cela les progrès des techniques médicales et chirurgicales, on ne 

s’étonnera pas que la durée moyenne de la vie humaine ait augmenté. 

3. L’anti machinisme contemporain. 

a. Civilisation mécanique et vie spirituelle : 

La civilisation mécanique fait souvent aujourd’hui l’objet de critiques sévère. Les détracteurs 

du machinisme pense qu’en donnant à l’homme le bonheur matériel, elle l’incite à se 

complaire dans les satisfactions animales et le détourne de toute vie spirituelle. De même, 

pense Gandhi, la médecine, en guérissant des maux presque toujours dus au « péché », nous 

soustrait injustement aux conséquences de nos fautes : « les hôpitaux sont des lieux de 

propagations du péché ». Gandhi n’accepte qu’une définition morale de la civilisation : « la 

civilisation est ce mode de vivre qui montre à l’homme où est son devoir. » Etre civilisé, 

c’est atteindre la maitrise de soi et de ses passions. Mais l’opposition de la civilisation 

mécanique et de la civilisation spirituelle semble ici trop durcie. Saint Thomas d’Aquin était 

mieux inspiré lorsque, dès le 13
ème

 siècle, il nous rappelait qu’un minimum de sécurité 

matérielle est le plus souvent nécessaire à l’exercice de la vertu. 

b. Civilisation mécanique et déshumanisation : 

La civilisation mécanique donne-t-elle ce bonheur matériel qui paraît être son but ? N’est-elle 

pas en contradiction avec elle-même lorsqu’elle multiplie les souffrances de toute sorte ? Le 

machinisme – il est devenu banal de le dire – augmente démesurément la puissance de 

l’homme dont la sagesse demeure chétive.  

« La science, a dit Jean Rostand, a fait de nous des dieux avant que nous méritions d’être 

des hommes. » devant la menace des armes atomiques et chimiques, ne convient-il pas de 

rappeler ce qu’a dit Bergson ? Que le machinisme a rompu l’équilibre de l’âme et du corps, 



 

24 
 

parce que notre âme est restée la même tandis que voyait sa puissance accrue de toute la force 

des machines. 

D’autre part, les conditions même du travail industriel ne déterminent-elles pas une véritable 

« déshumanisation ? » si la machine, aux yeux de l’entrepreneur, « économise la main 

d’œuvre », aux yeux de l’ouvrier elle crée le chômage et devient paradoxalement source de 

misère. De plus, le machinisme contraint bien souvent le travailleur moderne à se transformer 

en automate. Tandis que l’artisan s’affirme et se reconnait dans son œuvre, l’ouvrier d’usine 

victime de la « division du travail », de ce que FREIDMANN appelle avec force le « travail 

en miette », se trouve assujetti à la « chaîne », contraint d’exécuter toujours le même geste 

(par exemple viser un écrou) à une cadence déterminée.  

La civilisation mécanique serait donc profondément anti humaniste. Elle met l’homme en 

situation d’aliénation, le séparant de la nature, l’enveloppant dans un milieu d’automate sans 

beauté et sans vie ; rendant l’ouvrier des « chaînes » totalement étranger à son œuvre, 

éloignant le compagnon du patron et soumettant le prolétaire, « membre vivant d’un 

organisme mort » (K. Marx), à la discipline impersonnelle et inhumaine de l’usine. 

4. Reserve sur l’anti machinisme. 

Quelle que soit l’inquiétude ou l’indignation proclamée par les antis machinismes devant la 

civilisation mécanique, peut-être convient-il aujourd’hui d’opposer quelques arguments à ce 

pessimisme. 

a. Automation et libération : 

Tout d’abord on peut penser que le machinisme lui-même, en se développant, apportera des 

remèdes à ses propres inconvénients. Le travail automatique, monotone et inhumain de 

l’ouvrier rivé à la chaine vient en fait d’une mécanisation insuffisante de l’industrie. Le 

machinisme, en se perfectionnant, délivre l’homme des travaux purement mécanique. La 

machine aujourd’hui est capable de couper, d’emballer, de trier, d’étiqueter. Même les taches 

automatiques de la pensée (les calculs) sont susceptibles d’être accomplies par des machines. 

Le triomphe de « l’automation », bien défini par Robert Buron comme une « mécanisation 

carré » (« utilisation d’une machine pour diriger et contrôler d’autres machine »), ne laissera à 

l’homme que le travail intelligent de la réparation, de l’organisation. 

b. Le taylorisme : 

Il est important de remarquer que les idées sur l’organisation du travail ont, beaucoup évolué. 

Le système général critiqué est celui du taylorisme. Ici, en effet, l’homme est sacrifié à la 

machine ; ce qui compte, c’est le rendement. Les conditions du travail, le morcellement des 

tâches, le rythme de la chaîne, l’organisation des ateliers, tout cela est réglé seulement par 

l’ingénieur et dans un seul but : la rationalisation et l’augmentation de la production. La main 

d’œuvre recrutée sur « le marché du travail » n’est qu’un « matériel humain » qui fait partie 

de l’outillage et dont l’emploi est subordonné à la production. Il s’agit d’adapter l’homme à la 

machine, c’est-à-dire de sélectionner par un système de tests les hommes qui conviennent 

pour telle ou telle occupation professionnelle. 



 

25 
 

c. Humaniser le travail : 

Des voies se lèvent aujourd’hui pour que l’homme ne soit plus adapté au travail mais adapter 

le travail à l’homme. Pour cela pense Bernard BRICHAUD, « de construire des machines, 

qui, en soi, marchent mieux, mais des machines que l’homme a moins de mal à faire bien 

marcher, ce qui revient à considérer comme primordial dans le rendement d’une machine 

sa disponibilité pour l’homme ». 

Il ne suffit pas seulement que le travail soit adapté à l’homme, considéré comme individu 

abstrait, il faut encore que les « relations humaines », dans lesquelles l’ouvrier se trouve 

inséré (relation avec ses camarades mais aussi avec le contremaître), soient 

psychologiquement et moralement satisfaisantes. Certes le travail à la chaine isole 

matériellement l’ouvrier seul aux prises avec sa machine, mais le rend psychologiquement 

d’autant plus solidaire du grand ensemble humain dont il fait partie. 

III. LA QUESTION SOCIALE. 

La question sociale, dit le vocabulaire de Lalande, c’est « le problème consistant à résoudre 

les difficultés économiques et morale que soulèvent l’existence des classes sociales et le fait 

de la misère ». Plus généralement, c’est le problème de l’organisation économique de la 

société, de la production, de la distribution, de la propriété. Nous examinerons cette question à 

travers les différentes prises de positions. 

1. Le libéralisme économique. 

a. Adam Smith et la loi du marché : 

Pour les libéraux, la plupart des difficultés économiques et sociales viennent de l’intervention 

intempestive de l’Etat qui prétend réglementer prix, salaire, échanges commerciaux. Pour eux, 

l’Etat doit « laisser faire, laisser passer ! » l’économie doit se réguler d’elle-même pour le 

bien de tous. 

Adam Smith examine dans Richesse des nations (1774) les fluctuations des prix. Le prix 

naturel d’un objet, c’est son prix de revient plus une juste marge bénéficiaire. Le prix du 

marché d’un objet dépend de la loi de l’offre et de la demande. Si un produit est rare, la 

demande dépasse l’offre et le prix du marché s’élève au-dessus du prix « naturel ». Si le 

produit est très abondant, c’est le contraire : le prix du marché tombe au-dessous du prix 

« naturel ». Seulement, il arrive que les prix très élevés stimulent l’offre ; les produits chers, 

fabriqués en plus grand nombre, baisseront la saison prochaine. Les prix trop bas découragent 

l’offre, la production diminue et les prix remontent quand l’offre s’est faite plus rare. Ainsi, le 

prix du marché tend toujours à rejoindre le prix naturel. La loi de l’offre et de la demande sert 

de régulateur et « la quantité de chaque marchandise mise sur le marché se proportionne 

naturellement d’elle-même à la demande effective ». 

Les salaires des ouvriers sont soumis à une régulation naturellement analogue ; s’ils sont trop 

bas dans une profession, on ne trouve plus de candidats à ce métier et il faut bien que les 



 

26 
 

salaires se relèvent ; s’ils se relèvent anormalement, un grand nombre d’ouvriers se proposent 

à l’embauche et cette concurrence fait baisser le salaire.   

b. L’Etat et le capitalisme : 

Le seul rôle de l’Etat dans la théorie du libéralisme économique, est de protéger la propriété 

privée. Car la propriété privée est une garantie de prospérité pour tous. Le propriétaire d’un 

champ, d’une usine, d’un commerce est le premier intéressé à la bonne marche de son 

entreprise. Ceci, donne la possibilité au propriétaire de transmettre son héritage à sa 

descendance. La propriété privée n’est non seulement utile socialement dans la mesure où elle 

est le meilleur stimulant du travail mais encore moralement légitime car il n’est pas juste que 

la personne ne soit pas spoliée du fruit de son travail et de son épargne ; la propriété est un 

prolongement naturel de la personne. N’est-il pas normal que nous considérons comme « à 

nous » ce que nous avons acquis à force de travail, de courage, d’économie ? 

Le libéralisme économique triomphant au 19
ème

 siècle apparait comme la philosophie du 

capitalisme industriel. Celui-ci, en effet, se définit comme la propriété privée des moyens de 

production. Ce sont des particuliers qui possèdent des usines, les champs, les entreprises 

commerciales. Dans ce système économique, on distingue plusieurs classes sociales, notre 

classe sociale se définissant par la fonction que nous remplissons dans le circuit économique. 

Les trois classe sociale fondamentales sont la classe des capitalistes qui possèdent des moyens 

de production et les font exploiter par des salariés, la classe des artisans qui possèdent des 

moyens de production et les exploitent eux-mêmes, enfin la classe des salariés qui ne 

possèdent que leur force de travail et la louent au capitaliste pour un salaire. 

2. La critique du libéralisme : le socialisme marxiste. 

a. L’échec du libéralisme économique au 19
ème

 siècle : 

L’optimisme libéral ne tient pas ses promesses. Il suffit de considérer précisément la société 

industrielle de l’Angleterre du 19
ème

 siècle pour le comprendre.  Les ouvriers travaillaient 15 h 

par jour pour un salaire misérable. Des enfants de 8 ans (et parfois plus jeunes encore) 

descendaient au fond des mines. La mortalité était effroyable. La justification libérale de la 

propriété (légitimé parce que fruit du travail) paraissait dérisoire dans un monde ou le 

travailleur salarié n’avait pas les moyens de devenir propriétaire, tandis que les propriétaires 

capitalistes pouvaient se dispenser de travailler. La liberté dont parle le libéralisme est 

purement abstraite : il est entendu que l’employé et l’employeur discute librement le salaire ; 

mais l’employé menacé par le chômage – et qui n’a pas les moyens d’attendre – est contraint 

enfin d’accepter le salaire proposé. Sa liberté abstraite déguise mal une servitude réelle. Jean 

Jaurès disait que la formule « laisser faire, laisser passer » devait s’entendre en ce sens : « le 

renard libre dans le poulailler libre. » car le droit de propriété ne concerne pas seulement le 

rapport d’un homme d’une chose. Il détermine enfin le rapport d’un homme avec d’autres 

hommes et peut être à l’origine d’une exploitation de l’homme par l’homme. 

Pourtant, ce n’est pas pour des raisons morales que Karl Marx condamne le capitalisme 

libéral. Dans son grand ouvrage, le capital, Marx prétend se placer à un point de vue purement 



 

27 
 

scientifique. Il se propose d’analyser la structure du capitalisme libéral. Dans une perspective 

dialectique (inspirée par l’idée hégélienne que les contradictions sont les moteurs de 

l’histoire), cette analyse veut montrer que le capitalisme se détruit lui-même à partir de ses 

contradictions internes. 

Le principe fondamental du capitalisme est celui-ci : l’activité ouvrière est traitée et payée 

comme une marchandise. Or, que vaut une marchandise ? Sa valeur dépend de la qualité du 

travail qu’il faut pour la produire. L’activité ouvrière se paiera à son prix de marchandise, 

c'est-à-dire qu’on donnera à l’ouvrier ce qu’il faut pour qu’il puisse reconstituer sa force de 

travail pour le lendemain, ni plus ni moins. Pour que l’ouvrier puisse travailler, il faut un peu 

de nourriture, quelques habits, etc. le patron paiera tout cela comme il paie l’huile de la 

machine. 

Mais le travail ouvrier est une marchandise singulière qui a la propriété de produire à son tour 

de la valeur, et une valeur plus élevée que sa propre valeur de marchandise. En langage plus 

simple, l’ouvrier rapportera plus au patron qu’il ne lui a couté. Le bénéfice produit, c’est la 

plus- value (liée, comme on le voit, au fait que le travail est traité à l’origine comme une 

chose. 

3. Le capitalisme et la question sociale 

Mais le système capitaliste va engendrer des contradictions : 

Les contradictions du capitalisme 

a. Les crises économiques : 

L’intérêt apparent de l’employeur est de vendre sa production le plus cher possible tout en 

versant le moins de salaire possible afin d’augmenter la plus-value. Seulement les ouvriers, 

mal payés, seront incapable d’acheter les objets qu’ils ont fabriqué eux-mêmes. Le produit de 

leur main, exposé à la vitrine du commerçant, leur demeure étrangère – c’est un aspect d l’ 

«aliénation » -, inaccessible. Dès lors, beaucoup d’objets resteront invendus. Les commandes 

du marchand à l’industriel diminueront, et ce dernier va licencier une partie de ses ouvriers. 

On se doute que les chômeurs achèteront moins encore que les salariés. C’est la crise. 

b. Les guerres  

L’idéal serait évidemment de trouver une marchandise qui ait toujours les acheteurs. Or le 

matériel de guerre présente un type de marchandise exceptionnel dont l’Etat assume l’achat, 

qu’il ne reviendra pas… et qu’il distribuera sans concurrencer quiconque ! De plus, la guerre 

sera nécessaire pour ouvrir des nouveaux marchés et les destructions militaires stimuleront la 

production de l’après-guerre. Jaurès disait que « le capitalisme porte la guerre comme la nuée 

porte l’orage ».  

c. La concentration 

Pour comprendre le processus de la concentration, il faut partir de la distinction marxiste du 

capital constant et du capital variable. Le capital constant (ainsi appelé parce qu’il ne 



 

28 
 

rapporte, directement, rien au patron) représente la valeur des machines et des matières 

premières. Le capital variable, c’est l’argent qui sert à payer les salaires, donc à faire travailler 

l’ouvrier, à produire les marchandises, donc à produire de l’argent. Mais les progrès du 

machinisme imposent au patron l’augmentation continuelle du capital constant. Dès lors, le 

taux du profit baisse parce que la plus-value est dévorée par les investissements. Seul 

l’industriel le plus riche peut acheter les plus grosses machines, avec lesquelles il peut 

produire davantage en moins de temps, ce qui lui permet de vendre moins cher que ces 

concurrents moins bien équipés. Le petit patron succombe donc à la concurrence et devient 

prolétaire. Le grand patron absorbe petit à petit d’autres industriels. Telle est la concentration 

au terme de laquelle il n’y aurait plus qu’un petit nombre de gros capitalistes exploitant une 

masse de prolétaires. Le capitalisme produit ainsi, par son évolution dialectique, « ses propres 

fossoyeurs ». À ce moment, la révolution socialiste et la nationalisation des moyens de 

productions sont proches. Le capitalisme aura lui-même préparé sa propre expropriation, 

d’abord en rejetant dans le prolétariat bon nombre d’anciens capitalistes, ensuite en organisant 

des monopoles si vaste qu’ils pourront sans difficulté et sans transition devenir les instruments 

d’une économies collective. 

Conclusion : 

Le système marxiste est à l’origine d’expérience économique menée sur une échelle colossale 

(URSS, Chine). Sans prétendre, ce qui serait sorti de notre propos, juger de telles réalisations, 

nous pouvons ce pendant faire quelques remarques.  

Tout d’abord, nulle part dans le monde (du moins jusqu’à présent), le système communiste 

(nationalisation intégrale des moyens de production) ne s’est substitué au système capitaliste 

industriel. La Russie et la Chine n’étaient pas, avant la révolution communiste, des pays 

industrialisé, mais des pays d’économie essentiellement agricole, à structure féodale. Sur ce 

point les prophéties du marxisme semble prise en défaut. 

D’autre part, dans les pays capitaliste, à la place de la révolution brutale prévue par Marx, des 

réformes partielles ont sensiblement amélioré la condition ouvrière. Là où Marx envisageait 

un « renversement dialectique », se sont des corrections progressives qui sont intervenues. 

Dès le milieu du 19
ème

 siècle, les premières « lois sociales » limitent sévèrement le travail des 

enfants des usines. Par la suite, la puissance des syndicats ouvriers obtiendra du patronat 

d’autres concessions : les congés payés, la limitation des heures de travail souvent un « salaire 

minimum » garanti par l’Etat.  

Enfin l’économie marxiste, là où elle a été établie, est loin d’être un succès. D’une part, le 

marxisme triomphant s’accompagne partout d’une réduction des libertés publiques : 

disparition de tout parti politique opposé au parti communiste, suppression de la liberté de la 

presse. Ensuite, le niveau de vie de l’ensemble de la population a diminué, sans que pour 

autant l’égalité des revenus soit instauré (maintien d’un groupe privilégié, la nomenklatura, 

ayant succès notamment à des magasins spéciaux). Les événements des derniers mois de 

l’année 1989 en Europe de l’Est semblent confirmer cet échec du socialisme marxiste. Le 

capitalisme libéral se montre, certes, plus efficace quand  la créativité des entreprises et à la 



 

29 
 

quantité de la production. Le grand échec du capitalisme demeure le chômage dont les effets 

dramatiques ne sont que partiellement corrigés par l’invention de l’Etat. 

Sujets de réflexion : 

1- Peut-on affranchir le travailleur de toute servitude ? 

2- Le travail figure –il au nombre des droits de l’homme ? 

3- Tout-il s’acheter ? 

4- Comment concevoir les rapports entre les échanges économiques et l’ensemble de la 

vie sociale ? 

5- Le travail est-il pour l’individu le moyen de devenir une personne ? 

6- Le travail est-il un droit ? 

7- Le travail est – il une fatalité ? 

8- La valeur d’une civilisation se réduit- elle au développement de sa technique ? 

9- Comment expliquer qu’on puisse considérer des machines comme douées d’un 

pouvoir merveilleux ou maléfique plutôt que comme des objets techniques ? 

10- Faut- il redouter la machine ? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

30 
 

 

3
EME

 PARTIE : LA CONNAISSANCE 

Depuis l’éveil de la raison, l’homme n’a cessé d’être hanté par le désir de maitriser et de 

connaitre son milieu de vie et les phénomènes qu’il y constate. Ce désir naturel de connaitre le 

pousse à trouver des explications aux phénomènes qui lui paraissent étranges. Si dans les 

temps primitifs, il se contentait des explications mystiques, voir  occulte, bien vite, la 

connaissance rationnelle de ces réalités s’est imposée à lui. Ainsi, sont nées les sciences. 

Cette partie qui porte essentiellement sur la réflexion philosophique relative aux sciences 

entend montrer le fonctionnement interne des sciences appelées exactes et mettre au grand 

jour les questions qu’elles soulèvent.  

CHAPITRE 5 : LA CONNAISSANCE SCIENTIFIQUE : THEORIE ET 

EXPERIENCE 

A. INTRODUCTION GENERALE :  

L’usage approximatif mais très courant de ces deux termes confond volontiers la théorie et 

tout ce qui est abstrait d’un côté, et du côté opposé l’expérience et le concret. C’est souvent 

avec mépris qu’on qualifie de « théorique » des propos ou des idées que l’on juge trop 

éloignés des faits alors qu’on vante la « solidité » des propos ou d’idées apparemment fondés 

sur « l’expérience » de leur auteur ou sur des données « concrètes ». Bref, l’expérience serait 

comme le concret, le signe du sérieux et du contrôlable ; la théorie, au contraire, comme 

l’abstrait, céderait aux tentations du vague, de l’invérifiable. 

I. L’EXPERIENCE JUGE DE LA THEORIE ? 

1. La théorie : une vue de l’esprit : 

Tirée du grec théôria, le mot théorie signifie chez Platon « contemplation, vue de l’esprit ». 

Mais que vaut une simple vue de l’esprit si elle ne renvoie pas à une expérience ? C’est 

souvent avec mépris qu’on qualifie de « théorique » des idées éloignées de l’expérience 

vécue. La théorie serait ainsi marquée du sceau de l’incertain voire de l’impraticable. Les 

théories scientifiques elles-mêmes ne sont acceptées que si elles sont validées 

expérimentalement. Une théorie scientifique veut être en effet une explication de certains 

phénomènes, et les expérimentations ont précisément pour fonction de constater si ces 

phénomènes se produisent conforment ou non à la façon dont la théorie les explique. 

L’expérience n’apparait-elle pas alors comme le juge de toute théorie ?   



 

31 
 

2. Les différents sens du mot « expérience » : 

Au sens le plus courant, l’expérience est l’ensemble des savoirs et des savoir-faire acquis par 

la pratique de la vie. En ce sens, on dira de quelqu’un qu’il est expérimenté  ou qu’il a de 

l’expérience.  

Dans un 2
ème

 sens, plus philosophique, le concept d’expérience renvoie aux données sensibles 

grâce auxquelles nous nous rapportons aux choses. Par exemple le sens de la vue permet 

d’avoir l’expérience des couleurs.  

Dans un 3
ème

 sens, enfin, le mot expérience désigne les procédures au moyen desquelles on 

essaie de contrôles ou de valider des hypothèses ou des croyances. On dira en ce sens d’un 

scientifique non qu’il a de l’expérience mais qu’il faut une expérience. Il faudrait d’ailleurs 

mieux ici parler d’expérimentation que d’expérience. 

Ces trois sens ne doivent pas être confondus. Ils semblent néanmoins tous faire de 

l’expérience le critère de la valeur des théories. Seule l’expérience semble nous instruire et 

nous permettre de décider de la vérité ou de la particularité de nos « vue d’esprit ». 

3. L’expérience mise en cause : 

La subordination de la théorie à l’expérience n’a pourtant pas été une évidence pour tous les 

philosophes. Bien au contraire, tout un courant rationaliste qu’on peut faire remonter à 

l’antiquité grecque argue du caractère souvent trompeur de nos sens pour soutenir la thèse 

inverse : l’expérience est un obstacle à la connaissance. C’est notamment ce que nous dit 

Platon dans son allégorie de la caverne : le monde de notre expérience est comparable à une 

caverne au fond de laquelle sont projetées les ombres perçues par les prisonniers qui ne 

peuvent tourner la tête ni par conséquent voir la lumière et les réalités du dehors. Ne seront-ils 

pas alors portés à croire que les ombres qu’ils voient sont des réalités mêmes ? Ces 

prisonniers nous ressemblent. La connaissance sensible n’est pas la connaissance véritable qui 

oblige au contraire à nous détourner du fond de la caverne afin de contempler au dehors les 

réalités véritables. Celles-ci sont dès lors purement intelligibles, invisibles à tout autre œil que 

l’œil de l’âme, et donc objet d’une pure théôria. 

 Le philosophe des sciences Gaston Bachelard reprendra d’une certaine façon le programme 

platonicien : notre expérience première et immédiate du monde, loin d’être l’origine ou la 

justification de nos connaissances théoriques, est un obstacle qu’il faut dépasser, parce 

qu’elles tournent le dos à l’objectivité. Personne n’a jamais trouvé les lois de la combustion 



 

32 
 

en se laissant bercer par la chaleur de la cheminée. Le réel dit Bachelard n’est pas donné, il est 

construit par la pensée scientifique. 

4. Critique morale de l’expérience : 

Dans le domaine des théories morales, l’expérience loin d’être d’un grand secours tend 

facilement à devenir l’alibi du renoncement. Agir moralement se heurte certes souvent à des 

conditions qui rendent l’action difficile : par exemple je dois toujours secourir quelqu’un que 

je sais être en danger mais je ne le peux pas toujours. Est-ce une raison pour ne pas vouloir 

agir ? L’invocation des circonstances n’est-elle pas qu’un prétexte à notre inaction ? Telle est 

notamment la position de Kant. L’impossibilité matérielle d’être constamment moral et de 

faire toujours son devoir ne peut en aucun cas nous dispenser de vouloir toujours le faire. Et 

jamais on ne réfutera valablement une idée morale en disant que c’est une utopie  

II. L’EMPIRISME EN DEBAT 

1. L’expérience, fondement de la connaissance ? 

Contre toute ces critiques, se dresse l’empirisme, philosophie dont le projet même est de 

montrer que l’expérience est le fondement de toute connaissance et la garantie de l’objectivité 

de nos représentations. Pour l’empirisme, dont les grands philosophes furent au 17
ème

 et au 

18
ème

 siècle, l’anglais John Lock, l’Ecossais David Hume et le français Condillac, 

l’expérience sensible est à l’origine de toutes nos idées. Si abstraite soit-elle, une idée peut 

toujours se décomposée en élément qu’on peut faire dériver de ce que Hume appelle une 

« impression sensible ». Par exemple, l’idée d’une montagne d’or ne correspond certes à 

aucune expérience ; pourtant, elle résulte d’une combinaison entre l’idée de montagne et 

l’idée d’or, dont nous avons l’expérience. L’expérience n’est pas seulement à l’origine des 

idées. Elle atteste aussi la valeur objective. Une idée qu’on ne pourrait pas décomposer en 

élément simple dérivant chacun d’une impression sensible, ne représenterait rien ; ce serait 

non une idée mais un mot vide de sens. 

2. L’objection kantienne : 

Kant reprend et développe une objection que Leibniz formulait déjà contre l’empirisme de 

John Lock ; à celui-ci qui affirmait que rien n’est dans l’intelligence qui n’ait d’abord été dans 

les sens, Leibniz répondait en effet : sauf l’intelligence elle-même. 

On peut ainsi concéder à l’empirisme une vérité : sans l’expérience, nous ne connaitrions 

rien ; elle est la matière de notre connaissance. Mais le monde de notre expérience est 



 

33 
 

organisé : nous y repérons un ordre, des régularités, des lois. Or l’expérience ne peut pas par 

elle-même rendre compte de ce qui l’organise. Considérons par exemple la catégorie de 

causalité. Elle renferme l’idée d’une liaison nécessaire entre la cause et son effet. Or 

l’expérience ne nous instruit pas de cette nécessité. Au mieux, nous apprend-elle que les 

choses se sont toujours passées ainsi. Aussi, Kant en déduit –il que le concept de causalité 

n’est pas lui-même dérivé de l’expérience. C’est un concept pur de l’entendement 

indépendant de l’expérience mais qui met en forme la matière de nos impressions sensibles. 

III. LA METHODE EXPERIMENTALE 

1. L’irréductibilité des théories scientifique : 

L’analyse de l’activité scientifique peut-elle trancher le débat entre la conception kantienne et 

l’empirisme ? 

L’empirisme tend à penser que les théories scientifiques ne sont que des synthèses des faits 

observables. Il néglige alors ce qu’apporte une théorie en l’organisant et en expliquant les 

faits. En effet, les concepts d’une théorie scientifique ne sont pas seulement des descriptions 

du monde : ils veulent aussi en être des explications. Par exemple le concept d’évolution a été 

avancé par Darwin pour expliquer certains faits d’observation (la relation entre des espèces 

actuelles et des restes  fossiles, la distribution géographique d’espèce reliée par leur affinité 

anatomique ou morphologique systématique…) mais il n’est pas lui-même dérivé d’une 

observation : personne n’a jamais vu une espèce en train d’évoluée. Un tel concept est 

construit par la science. Ainsi, si une théorie scientifique doit évidemment rendre compte des 

données de l’expérience, elle le fait au moyen des concepts qui ne peuvent s’y réduire. Du 

reste, on peut construire sur les mêmes observations plusieurs théories différentes voire 

contraire. Par exemple, la théorie géo centriste de l’astronome grec du 2
ème

 siècle Ptolémée 

(pour qui, la terre est le point immobile autour duquel tournent les planètes et le soleil) est 

construite sur les mêmes données observables que la théorie inverse de Copernic (c’est le 

soleil qui est au centre) ; l’une et l’autre théorie rendent compte de façon opposée du même 

mouvement apparent des astres. 

Une expérience est toujours un problème posé à la nature. Le monde de l’expérience n’est pas 

un livre ouvert qu’il suffirait de lire. La nature ne répond qu’aux questions que nous lui 

posons. Et elle répond dans les termes même dans lesquels la science l’interroge. Cela signifie  

que l’expérimentation scientifique elle-même est toujours imprégnée de théories. Les théories 

scientifiques loin d’être le résultat de l’expérimentation, la structurent. Elles permettent de 



 

34 
 

concevoir les expériences et d’en interpréter les résultats. Par exemple, les atomes et les 

molécules n’ont aucune réalité observable indépendamment de la théorie atomique et un 

observateur ignorant de cette théorie n’observerait en réalité rien du tout. 

2. La base empirique des théories scientifiques : 

Le propre de la science est de soumettre l’acceptation de ses théories au contrôle de 

l’expérience. L’empirisme a sens doute tort de faire de l’expérience l’origine de nos idées. 

Mais a-t-il tort d’en faire la justification. La possibilité qu’a la science dite expérimentale de 

contrôler par des faits d’observation si ses théories sont ou non acceptable semble bien être le 

gage de l’objectivité de ses énoncées, l’objectivité à laquelle aucune théorie non scientifique 

(par exemple la philosophie) n’est jamais parvenue. La possibilité d’une confrontation avec 

l’expérience semble donc être le critère de démarcation entre théorie scientifique et théorie 

non scientifique. Selon cette façon de voir, le propre d’une théorie scientifique n’est pas d’être 

vérifiée mais vérifiable, c'est-à-dire de pouvoir être expérimentalement vérifiée ou infirmée et 

le propre d’une théorie non scientifique n’est pas d’être démentie par l’expérience, mais de ne 

pas être susceptible de se soumettre à un contrôle expérimentale. 

3. Théorie et vérification : 

Il serait totalement anti scientifique de rechercher à sauvegarder à tout prix une théorie que 

l’expérience aura condamnée. Une telle attitude constituerait, pour emprunter l’expression de 

Gaston Bachelard, un véritable obstacle épistémologique, c'est-à-dire une cause de stagnation 

voire de régression pour la science. Des obstacles épistémologiques sont les intuitions 

spontanées, des habitudes de pensée, des valorisations inconscientes  qui constituent des 

entraves et des résistances inhérentes à l’acte même de connaitre. Accéder à la science, « c’est 

spirituellement rajeunir, c’est accepter une mutation brusque qui doit contredire un passé ». 

La science ne progresse pas de façon continue mais elle se construit à partir des ruptures 

successives. Ces ruptures épistémologiques, mutation brusque que doit effectuer l’esprit pour 

ajuster ses cadres rationnels aux expériences nouvelles, sont autant de changements de 

concepts et de méthodes à l’intérieur même du devenir scientifique. Donc, même 

expérimentalement établie, la vérité scientifique n’est jamais définitive, les théories ont une 

histoire.  

Si l’on peut supposer que l’ordre du monde change peu, sa connaissance en revanche n’est 

qu’une succession des rectifications, d’erreurs corrigées et des vérités approximatives. Ce 

caractère historique des théories scientifiques indiques qu’elles ne sont pas indépendantes des 



 

35 
 

sociétés dans lesquelles elles naissent et se développent. Tel est le sens des propos de  Pascal 

lorsqu’il affirme que nous pouvons dire le contraire des anciens sans les contredire : « dans le 

jugement qu’ils ont fait que la nature ne souffrait point de vide, ils n’ont entendu parler de la 

nature qu’en état ou ils la connaissent ».  

Les théories s’appuient sur des  expériences qui elles-mêmes sont relatives au degré de 

développement de la technique. Il ne faut donc jamais considérer une théorie comme 

définitivement établie. Pour Karl Popper, d’ailleurs il faut sans cesse la mettre à l’épreuve, 

tester sa résistance au contrôle dont le succès aboutirait à la réfutation de la théorie. Jamais, 

une théorie ne peut être vérifiée de manière définitive, elle ne peut être que non encore 

réfutée. Aussi nombreux que soit les tests qu’elle ait réussi à passer, elle ne peut être assurée 

de ne pas succomber à un teste ultérieur.  

Cette inscription des théories scientifiques dans l’histoire remet en cause le scientisme qui 

croit en la toute-puissance de la science. Il consiste à penser que, d’une part, les vérités 

scientifiques constituent un modèle pour la connaissance et sont des absolus des vérités 

immuables et que d’autre part, les projets de la science vont résoudre l’ensemble des 

problèmes humains, non seulement dans l’ordre matériel mais aussi dans l’ordre moral, 

politique ou spirituel. Cependant, critiquer le scientisme ne doit pas nous faire tomber dans 

des positions relativistes voire sceptiques. 

B. CONCLUSION GENERALE : 

Faut-il en conclure que le débat entre empiristes et rationalistes n’a plus aujourd’hui aucune 

raison d’être ? Oui, dans la mesure où la physique ne progresse qu’au prix d’une activité de 

plus en plus élaborée de la raison des physiciens et d’emprunts de plus en plus nombreux aux 

mathématiques. Mais cela veut dire que la théorie peut désormais se passer de l’expérience ? 

Non, et si s’était le cas, le rapport de la physique à la réalité, déjà très distendu par la 

complexité et l’abstraction croissante des théories contemporaines, serait bientôt perdu. 

Toutefois, les positivistes eux-mêmes accordent un nouveau statut aux exigences de la 

vérification expérimentale : pour Karl Popper, vérifier une théorie, c’est tester sa résistance 

aux contrôles « négatifs ». 

 

 

 



 

36 
 

CHAPITRE 6 : L’IDEE DE VERITE 

INTRODUCTION 

Comment parler de la vérité au sein de nos sociétés profondément marquées par la pratique du 

mensonge ? Ceux qui tiennent absolument à dire la vérité, ceux qui veulent vivre dans et de la 

vérité sont pris par beaucoup pour des cons. D’autant plus que les escrocs, les corrompus, les 

hypocrites et les faussaires ont souvent des conditions de vie les plus confortables.  Le respect 

de la vérité, comme valeur morale, est en perte de vitesse.  La dernière partie ce chapitre 

montre justement pourquoi le respect de la vérité a cessé d’être un réflexe pour la grande 

majorité des hommes.  Les deux premières parties du chapitre sont un essai de saisie de la 

vérité du point de vue épistémologique. C’est-à-dire la vérité considérée non plus dans la 

perspective morale, mais dans celle des connaissances en général et des connaissances 

scientifiques en particulier.   

I. LABORIEUSE QUETE DE LA VERITE 

Le projet originaire de la philosophie n’est-il pas la recherche de la vérité ?  La philosophie 

veut fonder toute connaissance en raison ; elle somme toute chose de lui révéler son sens 

caché.  Mais au fur et à mesure que le philosophe s’investit dans la quête de la vérité il 

découvre l’immensité de sa tâche et aperçoit toujours plus loin de lui l’horizon de la vérité.  

La recherche de la vérité est donc une tâche ardue qui exige du philosophe patience et 

ténacité.  Autrement la vérité à laquelle le philosophe hâtif parvient n’est que fragmentaire. 

Tout quêteur de vérité sait qu’il faut préalablement désirer la vérité pour espérer l’atteindre.  

Bon nombre d’hommes ne sont pas disposés à chercher la vérité parce qu’ils vivent dans 

l’illusion de la posséder déjà.  Ainsi il n’y a pas que la recherche de la vérité qui soit 

laborieuse.  Le désir même de la chercher résulte d’un effort préalable.  Le réel désir de 

parvenir à la vérité est le prélude à sa recherche.  Les sceptiques, dont Pyrrhon d’Elis est le 

maître, n’eurent pas accès à la vérité parce qu’ils n’espéraient même pas l’atteindre.  Le 

Scepticisme pyrrhoniste ne nie pas seulement l’existence de la vérité mais il refuse aussi de se 

poser la question de la vérité. Protagoras d’Abdère, sceptique à ses heures et défenseur d’un 

relativisme intégral, pense que tout est relatif.  Par conséquent chacun a sa vérité
40

. 

En un mot, le désir de chercher la vérité ne va pas de soi.  Dans les dialogues de Platon, 

Socrate se sert de son tact remarquable pour aider ses interlocuteurs à laisser tomber les 

fausses vérités.  Dans la plupart des cas les interlocuteurs de Socrate logent dans l’enseigne de 

l’opinion
41

. 

Chéréphon, un ami d’enfance de Socrate, alla consulter l’oracle du temple de Delphes pour 

que ce dernier lui dise s’il existait quelqu’un de plus savant que Socrate.  La réponse fut à peu 

près celle-ci : « Socrate est le plus savant des enfants des hommes ».  Informé de la 

                                                           
40

 David Hume et Bertrand Russell, respectivement du 17
ème

 et du 20
ème

 siècle, optent pour un scepticisme modéré.  Et par 

ce fait ils se démarquent du scepticisme de Pyrrhon et de Protagoras.  Le scepticisme modéré ne soutient pas l’inexistence 

de la vérité ; il montre seulement la faiblesse de la raison humaine dans son effort pour y parvenir.  

41
 L’opinion est un savoir superficiel et non vérifié.  Savoir souvent défendu par qui le possède avec la dernière énergie. 



 

37 
 

déclaration de l’oracle à son sujet, Socrate s’inquiète et se presse de la vérifier.  Un à un, 

Socrate rencontre les « savants » de son époque.  En fait ceux qui se prenaient pour des savant 

et que les Athéniens considéraient comme tels.  A sa grande surprise Socrate note que les 

prétendus savants d’Athènes ne sont pas des savants mais des imposteurs.  Pourquoi ?  Parce 

qu’ils prétendent tout  savoir alors qu’ils ont un savoir très limité.  Par ailleurs Socrate réalise 

combien vraie est la déclaration de l’Oracle du temple de Delphes.  Socrate est le plus savant 

parce que, conscient de sa propre ignorance, il n’oublie pas que la quête du savoir et de la 

vérité est une quête inachevée
42

. 

L’opinion est une excroissance intellectuelle.  Elle empêche ceux qui y trouvent asile de 

parvenir à la vérité.  Beaucoup de nos connaissances relèvent simplement de la doxa 

(l’opinion).  Cette dernière revendique le droit d’être la vérité parce qu’elle est conforme à la 

tradition et à ce que les gens pensent de manière générale.  Si la doxa n’est pas la vérité, elle 

est quand même le produit du vraisemblable –ce qui ressemble à la vérité-.  Les détenteurs 

d’un savoir vraisemblable sur un sujet donné sont les moins disposés du monde à accéder au 

domaine de la vérité.  Leur proximité avec la vérité constitue pour eux un obstacle, une pierre 

d’achoppement posée sur le chemin de la vérité.   

Moyennant la prise en compte de quelques difficultés, la démarche cartésienne n’eût pas 

d’autre souci que de faire la guerre aux opinions et au savoir vraisemblable.  Le doute 

cartésien, n’étant pas une fin en soi, se veut une porte qui s’ouvre sur la vérité.  Descartes est 

certain d’avoir fait le bon choix.   Celui du doute hyperbolique et radical.  « Il y a déjà 

quelque temps, confiait-il, que je me suis aperçu que, dès mes premières années, j’avais reçu 

quantité de fausses opinions pour véritables, et que ce que j’ai depuis fondé sur des principes 

si mal assurés ne pouvait être que fort douteux et incertain ; de façon qu’il me fallait 

entreprendre sérieusement une fois en ma vie de me défaire de toutes les opinions que j’avais 

reçues jusques alors en ma créance […] »
43

.   

Une autre difficulté à laquelle se confronte forcément tout chercheur de vérité c’est de 

pouvoir reconnaître la vérité.  Pour cause, la définition de la vérité est problématique.  A la 

question « Qu’est que la vérité ? », il existe une multitude de réponses.  En outre, 

l’établissement des critères de la vérité n’est pas un problème moindre. 

II. LA VERITE A-T-ELLE UNE DEFINITION ? 

La tradition philosophique définit généralement la vérité comme l’adéquation entre un 

jugement ou une idée et la réalité.  C’est-à-dire la correspondance entre une idée et ce que 

représente cette idée dans le monde.  Ainsi l’idée que les pharaons sont Egyptiens n’est vraie 

que si, en réalité, les pharaons sont Egyptiens.  La tradition philosophique stipule que la vérité 

est principalement une vérité de correspondance.  Cette acception traditionnelle de la vérité 

n’est pas satisfaisante.  Les faits purs –indépendants du langage, des interprétations et des 

catégories humaines- n’existent pas.  Pour tenir un langage vrai il faut pouvoir parler sans 

                                                           
42

 Cf. PLATON, Apologie de Socrate, 1
er

 Discours, Hatier, Coll. « Les classiques de la philosophie », 1999, pp. 10-14. 
43

 R. DESCARTES, Méditations métaphysiques, 1
ère

 méditation. 



 

38 
 

contradiction.  Avec cohérence.  La vérité-cohérence démontre que les faits existent 

uniquement tels que l’homme les perçoit.   

Cependant la non-contradiction n’est pas un critère suffisant pour définir la vérité.  

Finalement, la vérité-correspondance ou vérité de correspondance paraît plus crédible que la 

vérité-cohérence.  Il faut pourtant apporter un amendement à la conception de la vérité-

correspondance.  La correspondance des idées aux faits est une correspondance métaphysique.  

Les idées correspondent non pas aux faits en eux-mêmes –les faits tels qu’ils sont- mais aux 

faits tels qu’on les perçoit –les faits tels qu’ils nous apparaissent -. 

Une chose est de pouvoir définir la vérité, une autre est de savoir la reconnaître.  La 

connaissance précise de la définition de la vérité n’implique pas la reconnaissance de la vérité.  

Un individu peut bien posséder le sens de la vérité sans toutefois être capable de distinguer le 

vrai du faux.  A quoi reconnaît-on alors la vérité ?  Selon Descartes, à son évidence.  Ce qui 

est vrai apparaît évidemment comme tel.  L’évidence est le premier des quatre préceptes du 

doute méthodique.  Descartes explique clairement ce qu’il entend par évidence : « Le premier 

était de ne recevoir jamais aucune chose pour vraie, que je ne la connusse évidemment être 

telle : c’est-à-dire d’éviter soigneusement la précipitation et la prévention ; et de ne 

comprendre rien de plus en mes jugements, que ce qui se présenterait si clairement et si 

distinctement en mon esprit, que je n’eusse aucune occasion de le mettre en doute »
44

. 

On reproche à Descartes d’avoir une conception purement intellectualiste de la vérité.  La 

démarche cartésienne est calquée sur le modèle mathématique.  Les vérités auxquelles 

Descartes parvient sont donc des vérités de raison.  Il y a accès grâce à un acte d’intelligence 

pure : l’intuition.  A défaut de recevoir des intuitions Descartes recourt au raisonnement.  A la 

déduction particulièrement.  Descartes avait peut-être oublié qu’il existe aussi des vérités de 

fait.   

Un discours portant sur les faits n’est pas seulement vrai par son évidence.  Sa vérité doit 

absolument être établie à la suite d’un procès de vérification.  Les vérités de raison par contre 

n’ont que faire de la vérification
45

.  En ce qui concerne l’analyse des formes de vérité, Leibniz 

s’est montré plus clairvoyant que Descartes.  Leibniz a su établir la distinction entre vérités de 

raison et vérités de fait.  Pour ce dernier, les vérités de raison sont des vérités nécessaires.  

Elles sont uniquement le produit d’une démonstration logique.  Leibniz trouve par contre que 

les vérités  de fait sont des vérités contingentes.  Ces vérités sont taxées de contingentes parce 

qu’elles auraient pu ne pas être vraies et cela ne changeraient rien à l’ordre du monde. 

III. LA VERITE EST-ELLE UNE VALEUR ? 

L’humanité considère la vérité comme une valeur
46

.  C’est-à-dire « ce qui, dans une chose, est 

estimé désirable par une personne ou un ensemble de personnes.  Ce qui est objet d’une 

                                                           
44

 R. DESCARTES, Discours de la méthode, Analyse et présentation par Sylvie PEYTURAUX, Bréal, 2003, p. 88. 
45

 2+2 = 1+3 n’est vrai que si chacun des éléments qui constituent cette égalité est vrai.  La vérité de cette égalité n’est pas à 

chercher en dehors d’elle-même. 
46

 Nous considérons la vérité dès cet alinéa du point de vue moral.  Nous ne traitons plus de la vérité sous son versant 

épistémologique. 



 

39 
 

estimation de la part d’une personne et qui contribue à orienter sa vie ; idée servant de norme 

à l’activité morale… »
47

.  La vérité est donc une valeur. Cette proposition ne souffre d’aucun 

doute.  Si ce n’était pas le cas, le mensonge serait une chose louable et prisée de tout le 

monde.  En tant que valeur –morale- la recherche et la défense de la vérité supposent un 

choix.  Chaque homme choisit librement de vivre soit dans  le mensonge soit dans la vérité.   

Cerné de tous les côtés par ses passions et ses désirs non mortifiés, l’homme n’hésite pas 

souvent de sacrifier la vérité sur l’autel du plaisir fugace, de « l’argent trompeur », des 

ambitions velléitaires, etc.  Parfois le prix à payer pour vivre dans la vérité est très élevé.  

Dans une société corrompue, l’homme juste et vrai n’a pas droit de cité.  Ceux qui vivent des 

antivaleurs le traquent et transforment le bien qu’il fait en mal.  En outre, la vérité est trop 

blessante parfois pour être acceptée.  Dès lors, doit-on toujours vouloir la vérité ?  Doit-on 

toujours dire la vérité ? 

Emmanuel Kant pense qu’il faut toujours dire la vérité.  Même si la révélation de la vérité 

peut entraîner des conséquences désastreuses.  « Etre véridique dans les propos qu’on ne peut 

éluder, c’est là le devoir formel de l’homme envers chaque homme, quelle que soit la gravité 

du préjudice qui peut en résulter pour soi-même ou pour autrui.  »
48

.  Sommes-nous toujours 

prêts à dire la vérité et en payer le prix ? 

Nietzsche a un avis contraire à celui de Kant. « Qu’on prenne en effet la peine de se demander 

de manière radicale : "pourquoi ne veux-tu pas tromper ?", notamment s’il devait y avoir 

apparence –et il y a apparence !- que la vie vise à l’apparence, je veux dire à l’erreur, la 

tromperie, la dissimulation, l’aveuglement et l’aveuglement de soi […].  Il se pourrait qu’un 

tel projet soit […] un principe de destruction hostile à la vie… Volonté de vérité –cela 

pourrait être une volonté secrète de mort »
49

.  Nietzsche trouve insensé le désir de dire la 

vérité en tout et partout.  C’est, à l’en croire, un désir hostile à la vie.  C’est-à-dire un désir 

hostile à l’épanouissement de l’homme et à son plein accomplissement dans le monde.  

Nietzsche propose à tout homme d’être créateur des valeurs.  Les valeurs ne doivent pas être 

imposées à l’homme.  Selon Nietzsche, les valeurs, les vraies, prennent naissance dans les 

« trippes » de chaque homme.  Ainsi, les vraies valeurs défendent la vie au lieu de la détruire. 

CONCLUSION 

Le chemin de ceux qui cherchent la vérité ne manque pas d’embûches : l’opinion, le 

vraisemblable, l’erreur, l’illusion, etc.  Autant de choses desquelles il faut prendre distance 

pour parvenir à la vérité.  La modestie est l’attitude intérieure dont s’arment les quêteurs de 

vérité.  La vérité reste hors de portée pour qui ne veut avant tout confesser son ignorance ou, 

dans une moindre mesure, reconnaître l’insuffisance de ses connaissances.  En outre, la 

croyance à l’existence de la vérité est une condition incontournable pour découvrir la vérité. 

Le sceptique radical n’accèdera jamais à la vérité parce qu’il met en doute l’existence même 

de la vérité.  Bien plus, la reconnaissance de la vérité n’est aussi difficile que sa recherche.  

                                                           
47

 J. RUSS (Dir.), Dictionnaire de philosophie, Armand Colin, Paris, 2007, p. 356. 
48

 E. KANT, D’un prétendu droit de mentir par humanité (1797), Flammarion, 1994, pp. 97-99. 
49

 F. NIETZSCHE, Le gai savoir (1882-1887). 



 

40 
 

Du point du vue moral le respect et la défense de la vérité peuvent s’accompagner de 

conséquences fâcheuses.  Aussi, certains choisissent de taire la vérité afin de ne pas s’attirer 

des ennuis. 

CHAPITRE 7 : LE POUVOIR ET LA VIOLENCE 

INTRODUCTION 

La logique de la confiscation du pouvoir, en laquelle les dirigeants africains excellent, donne 

à penser.  En Afrique, les survivances de la conception traditionnelle du pouvoir font 

obstruction au processus de démocratisation des Etats et des institutions.  Le chef est chef.  Il 

est chef pour toujours et personne ne peut le contester.  L’exercice du pouvoir dans le 

continent noir est un peu plus problématique que dans d’autres continents ; certes.  Mais en 

tout lieu du monde, « le pouvoir corrompt ».  Le pouvoir continuera toujours de corrompre 

parce qu’il s’est lié d’amitié avec la violence.  En fait pour partir du pouvoir à la violence, il 

n’y a qu’un pas à faire.  Etant donné que la violence est partout il n’y a, honnêtement parlant, 

aucun pas à faire.  Pouvoir et violence sont les deux notions que nous essayerons de bien 

comprendre dans ce chapitre.  Aussi, le lien qui unit ces deux notions sera saisi. 

I.  DU POUVOIR 

1. Qu’est-ce que le pouvoir ?  

Pris dans son sens philosophique, le pouvoir est la faculté d’agir.  Sont dotés d’un pouvoir  

ceux qui agissent sur autrui, ainsi que sur les choses et les êtres du monde.  Le pouvoir est 

proprement humain.  Tout homme exerce le pouvoir sous une forme ou sous une autre.  

Même si un homme est privé de tout pouvoir sur autrui, la possibilité d’agir sur le monde ou 

sur lui-même reste toujours ouverte.  Car le pouvoir n’est pas seulement une faculté d’agir en 

dehors de soi.  Il est aussi une capacité d’action sur soi
50

.    

Le pouvoir n’est qu’une faculté.  Il a besoin de se fonder sur la force ou la puissance pour 

s’actualiser.  Autrement dit, le pouvoir ne peut être réel et opérationnel que s’il s’accompagne 

d’une puissance.  Celle-ci est entendue comme l’ensemble des moyens, atouts et qualités qui 

donnent à un individu d’agir sur les êtres et sur les choses.  C’est-à-dire d’user de son pouvoir.  

La puissance est au pouvoir ce que les yeux et le cerveau sont à la vue.  La puissance n’est pas 

réductible à ses formes empiriques telles que la beauté et la force physique.  Elle se manifeste 

aussi à travers l’éloquence, la réputation, la force de caractère, la richesse, etc.  En un mot, il 

n’y a pas de pouvoir sans puissance
51

. 

                                                           
50

 Or, agir sur soi et se dominer demande beaucoup plus d’efforts que d’agir sur les autres.  L’homme est prompt à 

commander aux autres.  Mais il n’ose pas se soumettre aux exigences qu’il leur impose. Nous sommes loquaces et inventifs 

quand il va des problèmes d’autrui. Par contre, face à nos difficultés personnelles nous sommes muselés et à court 

d’imagination.  

51
 Il convient de noter que l’exercice du pouvoir n’est pas exclusivement réservé aux individus.  Les groupes exercent aussi 

le pouvoir sur d’autres groupes.   



 

41 
 

La compréhension du pouvoir ne doit pas être restreinte au champ philosophique.  Le pouvoir 

a des dimensions sociales et politiques.  Socialement parlant le pouvoir est uniquement 

l’ascendance d’un individu ou d’un groupe sur d’autres individus.  Dans la société, la ou les 

personnes investies de pouvoir dominent les autres.  Cette domination se manifeste par la 

prise des décisions, la définition de l’orientation générale à donner au groupe et les sanctions 

infligées aux récalcitrants et aux hors-la-loi.  Du point de vue social, les parents exercent un 

pouvoir sur leurs enfants, les aînés sur les puînés, le patron sur ses employés, le maître sur ses 

serviteurs, le dignitaire religieux sur ses ouailles.  Ainsi de suite.   

Pour le bien de la société il faut absolument que certaines personnes exercent le pouvoir sur 

d’autres.  Les leaders et les chefs sont nécessaires aux sociétés ;  aussi petites puissent-elles 

être.  Une société sans chef est une foire à grande échelle.  Dans le Léviathan, Thomas 

Hobbes décrit ingénument la situation chaotique qui prévaut dans l’état de nature
52

.  Ce 

désordre tient de l’absence de chef. 

Le pouvoir est dit politique quand on le situe dans le cadre de la société civile
53

.  En d’autres 

termes, le pouvoir politique est un pouvoir institutionnalisé.  Il est morcelé, dans la plupart 

des cas, en pouvoirs exécutif, judicaire et législatif.  En principe, le pouvoir politique a pour 

principale mission d’assurer la paix, la sécurité et le bien-être des citoyens d’un Etat.  Ce 

pouvoir se heurte parfois à la résistance de ceux qui devraient s’y soumettre docilement.  

D’où l’usage de la force et de la violence.  En fait, l’Etat moderne a monopolisé l’usage de la 

violence à en croire Max Weber.  L’Etat interdit aux citoyens de se rendre justice.  Il se 

réserve la tâche de dire le droit et de punir les scélérats.  Qu’il soit perçu du point de vue 

politique ou social le pouvoir pose problème : pourquoi doit-on se soumettre à lui?  Quelles 

sont les sources de la domination ?  Quels sont les fondements légitimes du pouvoir ? 

Max Weber distingue trois fondements légitimes du pouvoir : 

• La tradition (le pouvoir traditionnel).  Dans toutes les sociétés du monde, les individus 

vénèrent leurs coutumes et habitudes culturelles.  L’autorité qui découle des traditions est 

souvent perçue comme sainte.  Et par ce fait, elle est incontestable.  Tout le monde se soumet 

à elle. 

• Le charisme (le pouvoir charismatique).  Certains hommes ont des qualités exceptionnelles 

de rhéteur et de mobilisateur.  Elles ont la finesse qu’il faut pour convaincre avec peu de mots 

et une allure qui rassure.  Ces personnes savent également poser les actions qui forcent le 

respect.  On dit de ces personnes qu’elles sont charismatiques.  Aux yeux des autres, le 

charismatique est une « saveur », un « guide suprême ».  Chacun lui fait allégeance.   

                                                           
52

 L’état de nature est un état hypothétique posé par Thomas Hobbes et Jean-Jacques Rousseau.  L’hypothèse  de 

l’existence d’un état de nature leur a permis d’amorcer et de mener à bon port des réflexions sur la société moderne.  Pour 

Hobbes, à l’état de nature les hommes se livrent une guerre sans merci.  Selon lui, cet état serait l’époque durant laquelle 

l’homme actuel n’était qu’un animal pré humain, un être sans foi ni loi, sans scrupules ni regrets.  Seuls la soif du sang et le 

désir de vaincre le maintenaient en vie.  Contrairement à Hobbes, Rousseau pense qu’à l’état de nature l’homme est bon.  Il 

vit seul et ne s’encombre pas de biens matériels.  Rien ne lui appartient en propre mais il dispose de tout car la propriété 

privée n’existe pas encore.  Aujourd’hui, si l’homme est corrompu cela n’est imputable qu’à la société.  « L’homme naît bon, 

c’est la société qui le corrompt ». 
53

 Collectivité des citoyens d’un Etat. 



 

42 
 

• La loi (le pouvoir légal).  A moins d’être injuste, la loi jouit toujours d’un respect quasi 

religieux.  Ceci parce qu’elle est l’expression et la forme la plus achevée des valeurs d’un 

peuple.  Ainsi, la loi est chargée d’une autorité devant laquelle les citoyens courbent l’échine. 

Ces fondements légitimes de la domination (ou du pouvoir) ne nous renseignent pas 

complètement sur les motivations profondes qui poussent l’homme à accepter d’être dominé.  

La domination est donc une énigme que nous ne finirons jamais d’élucider.   

2. Le mystère de la domination 

L’exercice du pouvoir ou de la domination est étroitement lié à la volonté d’obéir de ceux qui 

y sont soumis.  En fait, ceux qui obéissent se prescrivent à eux-mêmes les ordres que le 

pouvoir se leurre d’imposer.  A considérer de près les trois formes de pouvoir décrites par 

Weber, on s’aperçoit qu’elles prennent corps uniquement avec l’assentiment des personnes 

qui devront s’y soumettre.  La domination en elle-même ne vaut rien.  Seule compte 

l’adhésion de ceux qu’on veut dominer.  Les hommes accepteront toujours d’être dominés 

parce que la soumission est inscrite dans leur nature.  L’homme a naturellement besoin d’un 

chef pour le libérer de sa propre volonté et pour l’aider à entrer dans un projet plus grand que 

lui, un projet universel.  Emmanuel Kant avait alors raison de déclarer que « l’homme est un 

animal qui, lorsqu’il vit parmi d’autres individus de son espèce, a besoin d’un maître »
54

. 

Kant montre également que la position de chef, surtout de « chef suprême », est difficile à 

tenir.  Le « chef suprême » doit vaincre son propre désir naturel d’avoir un chef.  Il est mis au 

défi d’être juste par lui-même.  Le chef court continuellement le risque de devenir un tyran.  

En vue d’amoindrir ce risque, la démocratie se dérobe à tout désir de dissociation entre le 

peuple et le pouvoir qui en émerge.  Le système démocratique repose entièrement sur le 

peuple.  Ce dernier est l’ultime dépositaire du pouvoir. Par ailleurs les démocrates s’efforcent 

de faire une séparation des pouvoirs
55

.  Leur volonté manifeste de créer plusieurs instances du 

pouvoir n’est pas en reste
56

. 

Cependant, la démocratie est loin d’être parfaite.  Elle a aussi ses tares.  La démocratie, par 

souci de faire prévaloir la volonté du peuple tout entier, écrase les volontés particulières.  Tout 

au moins, la promotion de la volonté du peuple tout entier se confond souvent à la promotion 

de la volonté de la majorité.  Les minorités n’ont pas d’autre choix que d’être à la traîne de la 

majorité.  La représentativité pose aussi problème en démocratie.  Les représentants du peuple 

ne font pas toujours une nette différence entre leurs intérêts personnels et ceux du peuple.  A 

défaut de trahir  les intérêts du peuple, ils travestissent sa volonté et ses aspirations réelles. 

                                                           
54

 E. KANT, Idée d’une histoire universelle au point de vue cosmopolite, 1784. 
55

 Une autre précaution à prendre pour éviter les abus de pouvoir c’est de faire en sorte que le législateur ne soit pas en 

même temps celui qui applique la loi.  Ce principe de la séparation des pouvoirs (législatif, exécutif et judiciaire) fut énoncé 

par Montesquieu. 
56

 En cela, la démocratie se situe aux antipodes du totalitarisme
56

.  « Techniquement, l’absence de toute autorité ou 

hiérarchie qui caractérise le système totalitaire est bien mise en évidence par le fait qu’entre le pouvoir suprême (le Führer) 

et les gouvernés, il n’existe pas de niveaux intermédiaires respectables et susceptibles de recevoir chacun leur juste part 

d’autorité et d’obéissance ». H. ARENDT, Le système totalitaire, Seuil, 1972. 



 

43 
 

Tout compte fait, la démocratie n’est peut-être pas le meilleur système politique.  Comparée à 

d’autres systèmes politiques, elle est un moindre mal.  Peut-il y avoir un système politique 

parfait ?  L’homme lui-même étant un être fini et cerné de toutes parts par la violence, 

comment son œuvre peut-elle être parfaite ? 

II. DE LA VIOLENCE 

1. La violence comme caractéristique propre de l’homme 

La violence se rapporte à l’usage de la force ou à la démesure dans l’usage de la force.  La 

violence ne peut résulter que d’une intention délibérée de faire du mal.  On pourrait alors la 

définir comme la volonté d’un individu « d’infliger un dommage physique ou moral à 

autrui ».  Dans le cas contraire, il n’y a pas violence
57

.  Il y a violence chaque fois que la 

dignité d’une personne est foulée aux pieds.  Dans certaines circonstances la violence est très 

subtile
58

.    La violence est aussi subtile lorsqu’elle devient institutionnelle.  C’est ce qui 

arrive quand un peuple est soumis à des lois injustes, lorsque les autorités se servent des 

forces de l’ordre pour réprimer des manifestants pacifiques ou pour défendre des causes 

honteuses. 

L’Etat moderne est le sommet de l’institutionnalisation de la violence.  Comme dit plus haut, 

l’Etat moderne a monopolisé l’usage de la violence.  Cet Etat ne domine que par la violence.  

Et de préférence la violence physique.  « "Tout Etat est fondé sur la force", disait un jour 

Trotski à Brest-Litovsk.  En effet, cela est vrai.  […]  De nos jours la relation entre Etat et 

violence est tout particulièrement intime.  Depuis toujours les groupements politiques les plus 

divers – à commencer par la parentèle- ont tous tenu la violence physique pour le moyen 

normal du pouvoir »
59

.  La monopolisation de la violence par l’Etat a peut-être ceci de positif 

qu’elle limite la violence des individus.   

Nicolas Machiavel
60

 est un fanatique de la violence de l’Etat.  « Quiconque, dit-il, veut fonder 

un Etat et lui donner des lois, doit supposer que les hommes sont méchants »
61

. Machiavel a 

une anthropologie négative et pessimiste : les hommes sont foncièrement méchants.  S’il leur 

arrive d’être bon et agréables, c’est par accident.  Le prince (ou le chef de l’Etat) ne doit pas 

être dupe de la méchanceté ontologique
62

 de l’homme.  Il s’efforcera d’être un personnage 

prudent et rusé, préférant être craint plutôt qu’aimé.  Machiavel conseille au prince de ne pas 

                                                           
57

 Le chirurgien qui, à l’aide d’un bistouri fait de grandes entailles sur le corps d’un patient ne peut pas être taxé de violent.  

De même, il serait inapproprié de qualifier de violent le designer qui réalise des tatouages sur le dos de son client.  Les 

éléments de la nature, eux non plus, ne sont violents.  Les expressions « tempêtes violentes », « vents violents » … sont 

purement métaphoriques.  En dehors de l’homme il n’existe pas de violence. 

58 Nous connaissons tous des personnes qui excellent dans l’art de tourner d’autres en dérision et de les blesser dans leur 

amour-propre en utilisant des mots apparemment courtois. 
59

 M. WEBER, Le savant et le politique, Le métier et la vocation d’homme politique, Trad. de Julien Freund, Coll. 10 / 18, 

Union générale d’éditions, 1998. 
60

 Homme politique italien doublé de philosophe.  Il fut secrétaire (diplomate) de la République de Florence et écrivit 

beaucoup d’ouvrages sur la manière dont la politique est faite concrètement et non sur la manière dont la politique devrait 

être faite.   
61

 N. MACHIAVEL, Le prince. 
62

 Ce qui est lié à l’être d’une chose ou d’une personne, à sa nature profonde, à son essence.   



 

44 
 

avoir peur d’agir contre la morale et la religion si cela est le prix à payer pour conserver son 

pouvoir et maintenir l’ordre
63

.  Une chose est claire pour Machiavel : l’Etat doit être violent 

pour pouvoir contenir la violence des citoyens.  Mais, l’Etat ne peut rien contre 

l’omniprésence de la violence. 

2. L’omniprésence de la violence 

Il est difficile, voire impossible, de trouver une sphère de la vie sociale exempte de violence.  

La violence est partout.  Son étau pourrait se resserrer autour de nous à tout moment.  

L’empire de la violence s’entend jusqu’aux moindres coins et recoins du monde.  

« Violence » semble être le mot d’ordre pour qui aspire à une vie longue en ce monde
64

.   

Dans beaucoup de cas, la violence se veut une réponse à une violence antérieure.  A la 

violence du criminel on oppose celle de l’incarcération.  Le criminel répondrait lui aussi aux 

injustices sociales ou à la violence subie pendant son enfance.  Ce raisonnement laisse 

entendre que l’homme n’est pas violent pour le plaisir d’être violent.  Sa violence a toujours 

pour but de mettre fin à une autre violence.  Ainsi, la motivation inconsciente de la violence 

est la recherche du bien ou la recherche de ce qui est tenu pour un bien.  Le fameux « Nul 

n’est mauvais volontairement » de Socrate a alors tout son sens.  Le mal ne serait autre chose 

que la conséquence d’une mauvaise perception du bien. 

L’omniprésence de la violence est peut-être liée à la nature même de l’Etre.  En d’autres 

termes, la violence serait contenue dans l’Etre.  C’est la thèse que défendait Héraclite 

d’Ephèse (vers 540-480 av. JC).  Selon lui, l’harmonie qui règne dans l’univers est le résultat 

d’une opposition (violence) entre les contraires
65

.  L’univers ne serait ni en équilibre ni en 

ordre si les contraires n’étaient pas en guerre permanente.  Pour Héraclite « la guerre est la 

mère de toute chose ». 

Le point de vue de Hegel n’est pas très différent de celui d’Héraclite.  Hegel soutient que la 

contradiction est le moteur de l’histoire.  Cette dernière n’est d’ailleurs pas linéaire mais 

dialectique.  Les sociétés dans lesquelles les individus sont nivelés ne progressent pas parce 

qu’elles ne laissent aucune place à l’émulation.  Or les oppositions et les affrontements entre 

les hommes ne sont pas que négatifs.  Ils sont une voie vers le progrès.  Après une guerre les 

peuples qui se combattaient peuvent accepter de cheminer ensemble et de construire une paix 

durable.  Ainsi la guerre devient une étape vers la paix.  Mais cela veut-il dire que la violence 

est une chose louable ? 

3. La violence n’est pas louable 

                                                           
63

 Même s’il ne l’affirme pas explicitement, Machiavel part du principe selon lequel  « La fin justifie les moyens ».   Pour lui, 

tous les moyens sont bons à condition qu’ils soient efficaces. 
64

 Pour assurer sa sécurité, il faut faire sentir à ceux qui pourraient lui porter atteinte qu’on est plus violent qu’eux.  Tout le 

monde craint de s’attaquer à l’homme bien formé aux arts martiaux et au maniement des armes.  Les pays les mieux 

sécurisés sont aussi les mieux armés.  Ces pays ont un capital de violence toujours plus grand que celui de l’éventuel 

agresseur. 
65

 Exemples de contraires : le froid et le chaud, le laid et le beau, l’humide et le sec, la mort et la vie, etc. 

Par exemple pour obtenir une harmonie musicale il faut mettre ensemble des sons contraires.  C’est-à-dire des sons graves 

et des sons aigus. 



 

45 
 

Est-il juste et moralement recommandable de recourir à la violence pour répondre à une 

violence antérieure ?  Non !  Celui qui répond à la violence par la violence entre dans un 

cercle vicieux duquel il devient impossible de sortir.  La guerre n’apporte pas la paix 

véritable.  On y recourt simplement là où tous les autres moyens ont échoué. Tout bien 

considéré, la guerre est l’aveu de l’échec des pourparlers et des voies diplomatiques.  Ni les 

officiers supérieurs de l’armée, ni les hommes de troupe,  personne ne s’engage dans la guerre 

d’un cœur joyeux.   

En divers pays du monde, de grands révolutionnaires ont obtenu par la non-violence ce que la 

violence ne leur aurait jamais donné.  Gandhi a héroïquement conduit son pays à 

l’indépendance en employant des méthodes de résistance passives et non-violentes.  Martin 

Luther King a aussi opté pour la non-violence afin de faire reconnaître les droits civiques des 

Noirs et lutter contre la ségrégation raciale en Amérique.  En Afrique du Sud, Steven Biko a 

laissé sa vie dans la lutte pacifique contre l’Apartheid.  Mais jusqu’où peut-on aller dans la 

non-violence sans devenir complice de la violence ?  L’ennemi peut prendre l’adversaire non-

violent pour un faible  et refuser de lui faire des concessions. 

CONCLUSION 

Contrairement à ce qui est généralement dit, le pouvoir n’est pas seulement politique.  Chacun 

d’entre nous est, d’une façon ou d’une autre, détenteur d’un pouvoir.  Car le pouvoir se définit 

comme faculté d’agir sur autrui, sur les êtres et les choses du monde ou sur soi-même.  

Cependant nous avons accordé une attention particulière au pouvoir politique, en nous 

attardant sur  ses fondements légitimes et sur le mystère de la domination, parce que son 

exercice exige des qualités exceptionnelles.  La prudence est l’une de ces qualités.  Prudents, 

les hommes d’Etat ont monopolisé l’usage de la violence dans le but de tracer des limites au-

delà desquelles la violence des individus ne peut se manifester.  Malgré tout, l’Etat ne peut 

rien contre l’omniprésence de la violence.  Intrigués par son omniprésence, certains penseurs 

ont lié la violence à la nature même de l’Etre.  Mais il reste que rendre la violence par la 

violence n’est pas toujours approprié. 

 

CHAPITRE 8 : LA JUSTICE ET LE DROIT 

INTRODUCTION 

Les deux grandes guerres du 20
ème

 siècle ont aiguisé le désir de paix qui habite l’homme 

moderne.  En détruisant les édifices, les lieux de culte et de loisir du vieux continent et 

d’autres régions du monde, ces guerres ont aussi fragilisé les idéaux qui constituaient jusque-

là le socle moral de la société moderne.  « Plus jamais ça ! », s’écriaient à Nuremberg les 

rescapés de ces conflits armés les plus meurtriers de l’histoire.  Depuis lors, le monde de 

l’après-guerre est mis au défi de construire la paix.  Dans la foulée, la question de la justice 

est redevenue, plus que jamais, une question centrale.  Car il n’y a pas de paix véritable sans 

justice.  Qui veut la paix, pourrait-on dire, défend la justice.  Etant donné que toute 

communauté politique fonde la justice sur le droit, justice et droit deviennent deux notions 



 

46 
 

inséparables l’une de l’autre.  La justice implique le respect du droit et des droits du citoyen.  

Engagée dans la recherche de la paix, l’humanité ne peut se soustraire à la nécessité de 

clarifier les rapports qui lient la justice au droit.  

I. QUEL LIEN ENTRE LA JUSTICE ET LE DROIT ? 

Le désir et la soif de justice ne peuvent être éprouvés que par celui qui pense être victime 

d’une injustice.  Celui qui n’a jamais subi une injustice ne peut comprendre combien la justice 

est précieuse.  L’histoire des sociétés humaines nous apporte bien de preuves que toutes les 

révoltes populaires, tous les soulèvements et  toutes les mutineries naissent toujours d’une 

injustice ou de ce qui est tenu comme tel.  En amont de tout combat pour la justice se trouve 

très souvent une injustice.  Par exemple, seuls des ouvriers clochardisés et réduits à la 

mendicité peuvent décider de faire la guerre au patron pour exiger de lui le paiement des mois 

d’arriéré ainsi que l’amélioration des conditions de travail.  En un mot, les injustices sont la 

matrice de la justice.  Mais qu’est-ce que la justice ? 

La justice se réfère d’abord à l’égalité : elle est respect et préservation de l’égalité.    Dans ce 

cas l’homme juste est un homme dépouillé de tout artifice.  Il traite tous ceux qui viennent à 

lui soit avec la même sévérité soit avec les mêmes égards.  Traitant tout homme de la même 

manière, le juste n’agit pas pour être apprécié.  Au nom de leur humanité commune, une 

certaine égalité doit exister entre les hommes. La justice est donc le respect de cette égalité 

naturelle.   

Cependant le respect strict de l’égalité peut devenir  une  injustice.  Car la reconnaissance de 

l’égalité naturelle qui existe entre les hommes, égalité qui tient de leur facticité
66

, n’implique  

pas la négation des différences. Ces différences sont à la fois naturelles
67

, socio-économiques 

et culturelles
68

.  Par souci de  respecter l’égalité, ce serait une injustice criante que de 

soumettre tous les hommes à un même traitement sans tenir compte des différences qui les 

éloignent les uns des autres. En d’autres termes, la justice n’est pas uniquement le respect de 

l’égalité. Ce respect n’en est qu’un volet. 

En effet la justice est non seulement le respect de l’égalité des individus par-delà leurs 

différences, mais aussi la prise en compte ces différences par le moyen de la légalité.  

Considérée à un autre niveau, la justice est le respect de la légalité.  La légalité est « en 

général le caractère de ce qui est conforme aux lois établies »
69

.  Ceci étant, la conformité à la 

loi rend juste.  Pour rémunérer les travailleurs d’une entreprise de façon juste il faut que les 

critères de rémunération soient conformes à la loi.  Ainsi, le cadre d’entreprise ne peut 

recevoir un salaire équivalent à celui d’un ouvrier sans qualification.  De même un handicapé 

                                                           
66

 « 1. Caractère de ce qui est un simple fait en tant que tel. Facticité ou Factualité seraient plus justes pour exprimer le sens 

de ce terme qui évoque à tort Factice : artificiel, fabriqué.  2. Notion introduite par Fichte pour désigner la contingence de 

l’existence, son caractère de pur fait, impossible à fonder en raison. Dans la phénoménologie contemporaine et 

l’existentialisme, cette saisie de la contingence en général s’infléchit souvent vers une expérience de l’absurde ». J. RUSS 

(Dir.), Dictionnaire de philosophie, Armand Colin, Paris, 2007, p. 140. 
67

 Différence de taille, de tempérament, de potentialités, de force physique, etc. 
68

 Différences causées par les positions sociales, les handicaps physique et psychologique, les maladies, la formation 

professionnelle, le genre et l’orientation sexuels, etc. 
69

 Cf. Dictionnaire de philosophie, Armand Colin, Paris, 2007, p. 199. 



 

47 
 

physique ne sera soumis ni aux mêmes horaires, ni aux mêmes exigences de travail que ses 

collègues bien portants.  Afin de traiter un mineur de façon juste, le juge s’abstient de lui 

infliger des peines réservées aux adultes.  Peu importe si le mineur est coupable des mêmes 

crimes que l’adulte.   

La légalité relève du droit (positif).  Le droit positif est un système de règles générales et 

abstraites (édictées et consacrées) appliqué à une société.  Il existe plusieurs types de droit : le 

droit civil (impose aux personnes le respect des mêmes lois entre elles), le droit 

administratif (régit le fonctionnement des institutions publiques et les relations que celles-ci 

doivent entretenir avec les personnes privées), le droit constitutionnel (dit ce qui est matière 

de droit et désigne les personnes aptes à dire le droit), le droit international (régit les 

relations entre les Etats), etc.  En tant qu’ensemble de lois édictées et consacrées, le droit se 

distingue à la fois des habitudes culturelles –mœurs, coutumes, traditions,… - et de la morale.  

Car la morale particulièrement, renvoie chacun à sa propre conscience.   

Contrairement au droit positif, défini ci-dessus, le droit naturel est la somme des principes 

rationnels et universels émanant de la conscience et de la raison humaine.  Ces principes sont 

reconnus comme valides en tout lieu du monde et par tout homme.  Le droit positif serait donc 

une codification du droit naturel.  Avant que le droit positif ne soit, le droit naturel était déjà.  

C’est ce que Montesquieu note : « Les êtres particuliers intelligents peuvent avoir des lois 

qu’ils ont faites ; mais ils en ont aussi qu’ils n’ont pas faites.  […] Dire qu’il n’y a rien de 

juste ni d’injuste que ce qu’ordonnent ou défendent les lois positives, c’est dire qu’avant 

qu’on eût tracé le cercle, tous les rayons n’étaient pas égaux »
70

.  On ne saurait nier sans se 

tromper l’existence du droit naturel. Ce droit découle du désir de justice inscrit dans toute 

conscience humaine.  La conscience de l’homme déborde de lois non écrites.  Le droit positif 

a une longue histoire.  Il n’a pas surgi de nulle part.  Différents événements et tournants de 

l’histoire lui ont permis de se constituer.  

La violence de la deuxième guerre mondiale a éveillé la conscience de l’humanité à l’urgence 

d’une Déclaration universelle des droits de l’homme.  1948, l’année de promulgation de ces 

droits humains, est une année sacrée dans l’histoire mondiale.  En cette année les hommes de 

notre temps ont grandi dans leur humanité.  La Déclaration tenait à donner une légitimité 

politique aux droits naturels de l’individu.  Ces droits avaient déjà été publiquement bafoués 

par les belligérants de la deuxième guerre mondiale malgré la connaissance qu’ils avaient de 

la Déclaration des droits de l’homme et du citoyen du 27 août 1729 (lors de la Révolution 

française) dont la DUDH est fille. 

Au bout du compte, la justice est à la fois le respect de l’égalité et de la légalité (respect du 

droit). Cependant nous sommes en droit de nous demander si le respect de la légalité produit 

forcément la justice.   

II. LA LOI EST-ELLE TOUJOURS JUSTE? 

                                                           
70

 C. S. De MONTESQUIEU, De l’esprit des lois, 1
ère

 partie, Livre 1, Chap. 1, Gallimard, 1951. 



 

48 
 

Parfois ce qui est légal –c’est-à-dire conforme à la loi- peut ne pas être juste.  La conformité à 

la loi n’est pas un gage de justice. Il n’est pas rare que les lois soient injustes.  Dans plusieurs 

pays du monde les gouvernants se servent de la loi pour opprimer leurs subordonnés. Les 

hommes politiques n’hésitent pas souvent de recourir à des lois injustes pour exécuter leurs 

projets liberticides. Les injustices sociales les plus révoltantes bénéficient généralement du 

soutien de la loi
71

.   

L’originalité de John Rawls est d’avoir remarqué que l’égalité juridique, même fondée sur des 

lois justes, n’empêche pas l’inégalité sociale et matérielle. L’égalité juridique des citoyens ne 

bénéficie pas toujours aux plus défavorisés de la société.  A la base, les défavorisés n’ont pas 

les mêmes moyens et les mêmes possibilités que les riches. Exemple : L’égalité juridique veut 

que les postulants d’une place dans une université ou dans un institut supérieur de référence 

soient soumis à un même test.  A l’issue du test, seuls les plus méritants doivent être retenus.  

Evidemment, selon le nombre de places disponibles.  Cet exemple montre que les principes de 

l’égalité juridique n’ont cure du fait que les candidats des milieux défavorisés manquent des 

moyens et des conditions matérielles requises pour se préparer au test.  Ces candidats sont 

déjà disqualifiés avant même de passer le test.  John Rawls propose que « les inégalités 

sociales soient avantageuses aux plus défavorisés ».  Il est un défenseur de la discrimination 

positive.  Tout compte fait, l’égalité juridique marginalise les pauvres et les exclue des 

compétitions de la vie sociale. Dans ces conditions la mobilité sociale, qui est en soi louable, 

devient en pratique irréalisable et inopérante. 

Comme dit plus haut il existe une égalité naturelle entre les hommes.  C’est une égalité en 

droit.  Les hommes sont égaux en droit parce que malgré leurs inégalités de fait – différences 

naturelles et non naturelles- ils ont une même dignité humaine.  Aucun homme n’est plus 

homme qu’un autre homme.  Il n’y a pas de degrés dans l’humanité. Ils vivent dans des 

illusions, ceux qui croient que certains hommes sont d’une humanité inférieure et d’autres 

d’une humanité supérieure.   

Malheureusement certains milieux intellectuels ont laissé croire qu’il y a une hiérarchie dans 

l’humanité.  Toute anthropologie qui affirme l’existence des degrés dans l’humanité est 

raciste.  Elle encourage la violence et justifie les politiques esclavagistes
72

.  Si le droit n’est 

pas toujours juste cela revient à dire que l’homme a besoin d’une justice plus grande ou plus 

achevée que celle proposée par le droit.  St. Thomas d’Aquin fait d’ailleurs une nette 

différence entre la justice des hommes et la justice de Dieu.  Le grave manquement dont 

souffre la première c’est de ne pas exiger des personnes un devoir de charité.  Aussi se 

contente-t-il de prescrire ce qui est permis et ce qui est interdit.  Sans pour autant garantir les 

conditions du respect de ce qu’elle prescrit.  La loi divine crée et se fonde sur un devoir de 

charité.  Ce qui est perçu comme un vol du point de vue du droit positif peut ne pas l’être dans 

                                                           
71

 Sur quoi reposent les mariages forcés, le système des castes, la paye des dots exorbitantes, etc. ?  N’est-ce pas sur des 
lois ?  La loi, quelque religieuse ou positive qu’elle soit, reste dégradante tant qu’elle n’est pas au service de l’égalité. 
72

 A la veille de la deuxième guerre mondiale les exécutions massives des Juifs dans des « camps de la mort » étaient sous-

tendues par l’idée que les Juifs sont des hommes au rabais.  Du moins, pas au même titre que les Allemands, membres de la 

race aryenne.  En Amérique latine les conquistadores ont fait la chasse aux Amérindiens parce qu’ils ne les considéraient 

pas comme des hommes.  La traite négrière et le commerce triangulaire ont continué aussi longtemps que le Noir était pris 

pour un animal. 



 

49 
 

le droit divin.  La loi de Dieu est un droit fondamental qui offre à tout homme des garanties 

minimales que ne peut lui offrir le droit positif.} Décidément, la justice est la vertu des 

institutions. 

III. LA JUSTICE COMME VERTU DES INSTITUTIONS 

{En plus d’être une égalité en droit (ou de droit), l’égalité entre les hommes est aussi une 

égalité des droits. Voilà pourquoi les citoyens d’un même pays doivent être soumis au même 

système des droits et d’obligations.  Que l’on soit nanti ou mal loti, à la force de l’âge ou 

vieillissant, beau ou vilain, homme ou femme, croyant ou incroyant, les droits fondamentaux 

sont les mêmes pour tous. La justice est donc la préservation de l’égalité en droit et de 

l’égalité des droits.  Ainsi comprise la justice est la vertu des institutions. Seules les 

institutions peuvent garantir l’égalité des droits de tous les citoyens. }   

Pour John Rawls, la justice est la vertu des institutions.  Il recommande même le recours à la 

désobéissance civile lorsque les institutions ne sont plus à la hauteur de leur mission.  {Ce 

n’est pourtant pas pour toute occasion que Rawls conseille la désobéissance civile.  Cette 

dernière est mise en pratique uniquement dans des situations extrêmes.  On en vient à la 

désobéissance civile « que dans les cas d’injustice majeure et évidente, particulièrement dans 

ceux qui font obstacle à la suppression d’autres injustices»
73

.  Cependant n’importe quelle 

révolte sociale ne doit pas être prise pour de la désobéissance civile. Surtout lorsqu’une 

révolte s’accompagne de pillages, d’enlèvements, de vols et de viols.  La désobéissance civile 

se veut plutôt un acte public et non violent dont le but est de contraindre un gouvernement 

incompétent à revoir ses lois et sa politique}.   

St. Thomas admet aussi dans certains cas la transgression de la loi humaine.  Etant une 

production humaine cette loi n’est pas parfaite.  Elle est parfois injuste.  {Devant la loi divine, 

la loi humaine devrait complètement s’effacer.  Doit-on vraiment s’opposer à loi humaine 

parce qu’on l’estime injuste ou contraire à nos intérêts personnels? Quand Socrate avait été 

condamné injustement il a choisi de se soumettre aux lois de sa cité.  Ces sentences 

prononcées au nom de la loi, Socrate les a acceptées parce qu’il était convaincu du fait que la 

loi est supérieure au jugement d’un individu particulier}.  Emmanuel Kant se range volontiers 

du côté de Socrate.  Pour Kant, l’homme devrait toujours agir par devoir.  Mais la vie 

quotidienne montre qu’aucun homme n’est totalement moral.  Selon Kant, c’est ce qui 

explique la nécessité de la morale et de la politique. 

S’il est vrai que la justice est la vertu des institutions, Thomas Hobbes n’avait donc pas tort 

d’insister sur la nécessité pour les hommes de confier tous leurs pouvoirs à un seul.  Car par 

temps de guerre, lorsque « chacun est l’ennemi de chacun », justice et injustice sont des mots 

vides de sens.  Il faut absolument qu’on ait une société avant de prétendre pratiquer la justice.  

« Cette guerre de chacun contre chacun a une conséquence : à savoir, que rien ne peut être 

injuste. […] Là où il n’est pas de pouvoir commun, il n’est pas de loi ; là où il n’est pas de loi, 

il n’est pas d’injustice »
74

.   Pour assurer le minimum de justice entre les citoyens un Etat bien 

                                                           
73

 J. RAWLS, Théorie de la justice (1971), Seuil, 1997, § 57. 
74

 T. HOBBES, Léviathan (1651), 1
ère

 Partie, Chap. XII. 



 

50 
 

organisé fait tout ce qui est possible pour atténuer les inégalités économiques et sociales, pour 

favoriser le changement de positions sociales, pour investir dans la construction des 

logements sociaux, etc.  Dans ce cas, la question de la justice devient plus concrète : elle revêt 

un caractère social. 

IV.  LA JUSTICE SOCIALE 

Qui veut parler de justice sociale se heurte à l’exigence d’un réalisme doublé de pragmatisme.  

Dans cette perspective, il n’est plus question d’indiquer les normes sur lesquelles doit se 

construire une société idéale.  Le défi à relever est plutôt de prendre acte des insuffisances et 

des incohérences de la société actuelle afin de l’organiser de telle manière qu’il y ait « le 

moins de tensions possibles ».  La justice sociale vise l’établissement des rapports 

intersubjectifs les plus harmonieux possibles ici et maintenant ; et non dans un monde à venir 

ou dans une société à édifier.  En fait, les questions de justice sociale ne se posent que dans les 

sociétés en proie à la « rareté des biens » et à l’égoïsme (« un altruisme modéré ») de ceux qui 

la constituent.  La réflexion sur la justice sociale serait sans fondement si chaque société 

disposait d’assez de biens pour ses membres et si chaque individu avait la bonté de faire 

passer les intérêts des autres avant les siens propres.  La rareté des biens et les conflits 

d’intérêts entre membres d’une même société sont générateurs d’injustices sociales. 

La notion de justice sociale trouve uniquement sens à l’intérieur de la société.  Le contexte de 

la vie en société oblige les hommes à recourir aux principes de la justice et à la mise en 

pratique de ceux-ci.  Autrement dit, en dehors de la société « justice » ne signifie rien.  Tout 

groupe humain, dès lors qu’il aspire à plus de justice, donne le signe qu’il a quitté l’état de 

nature pour l’état civil.  Dans Du contrat social, J.-J. Rousseau attire notre attention sur cette 

vérité en ces termes : « [Le] passage de l’état de nature à l’état civil produit dans l’homme un 

changement très remarquable, en substituant dans sa conduite la justice à l’instinct ». 

Il apparaît clairement que la justice est une réalité multiforme.  Loin d’être une et unique, la 

justice se conjugue au pluriel. Aristote l’a compris.  Il distingue trois formes de justice : la 

justice commutative, la justice distributive et la justice rectificative ou corrective
75

.  Aristote 

ne dit rien de l’origine du droit.  D’où vient le droit ? 

V. DE LA FORCE AU DROIT 

                                                           
75

 ● La justice commutative.  Cette forme de justice repose sur une égalité de type arithmétique.  Pour cela, elle est 

applicable principalement aux échanges et aux contrats.  Ainsi un échange est juste uniquement dans la mesure où les biens 

échangés ont la même valeur.   

● La justice distributive. L’égalité qui préside à cette forme de justice n’est pas arithmétique mais géométrique.  La justice 

distributive s’applique à la répartition des biens et des honneurs. Chaque citoyen reçoit honneurs et biens, 

proportionnellement à ses qualités et aux services qu’il rend à la nation.  Selon cette forme de justice qui travaille beaucoup 

gagne gros ; qui se montre brave et courageux mérite de grands honneurs. 

● La justice rectificative ou corrective.  Elle règle les sanctions que doivent subir les coupables selon les fautes commises.  

Sous sa forme originelle cette justice propose de rendre au criminel le crime qu’il a commis.  La loi du talion, « œil pour œil, 

dent pour dent », émane donc de la justice rectificative.  Sous sa forme évoluée cette justice ne tient pas seulement compte 

de l’ampleur du crime commis.  Elle évalue aussi les intentions du coupable et proportionne la sanction à sa mauvaise 

volonté. 



 

51 
 

Bien des auteurs pensent que le droit n’est pas né des exigences éthiques et de celles du vivre 

ensemble mais plutôt de l’équilibre des forces en présence dans la société. Calliclès, un 

personnage du Gorgias de Platon, affirme que le droit est naturellement du côté des plus 

forts : « la loi du plus fort est la meilleure ».  Tout dans la nature semble confirmer cette thèse.  

Les prédateurs ne se nourrissent-ils pas de leurs proies parce que plus faibles que eux ?  A 

l’état de nature les plus forts ne sont-ils pas du coup les plus aptes à la vie ?  

Le droit positif est donc un droit contre nature.  En d’autres termes il est l’œuvre des faibles.  

L’ordre naturel des choses était difficile à tenir pour les plus faibles qui sont aussi les plus 

nombreux dans la société.  Voilà pourquoi ils ont inventé le droit positif.  « Certes, ce sont les 

faibles, les masse des gens, qui établissent les lois, j’en suis sûr.  C’est donc en fonction 

d’eux-mêmes et de leur intérêt personnel que les faibles font les lois, qu’ils attribuent des 

louanges, qu’ils répartissent des blâmes.  Ils veulent faire peur aux hommes plus forts qu’eux 

et qui peuvent leur être supérieurs »
76

. 

Le point de vue de Calliclès est insoutenable.  Calliclès a du mal à saisir la différence entre le 

fait (ce qui est) et le droit (ce qui doit être).  Que la nature soit régie par la loi du plus fort, 

cela est un fait et non un droit.  C’est-à-dire qu’il ne doit pas en être ainsi.  Les hommes 

politiques les plus violents dans l’exercice de leur pouvoir le savent.  Ils masquent leur 

violence et font tout pour lui donner l’apparence du bien ou du droit.  La force brutale peut 

servir à soumettre les individus mais jamais à les gagner à un idéal.  Avec la force on vainc 

sans convaincre
77

.  « Le plus fort, déclare Rousseau, n’est jamais assez fort pour être toujours 

le maître, s’il ne transforme sa force en droit et l’obéissance en devoir »
78

. 

CONCLUSION 

Malgré l’abondance des théories de la justice qui remplissent nos bibliothèques, malgré les 

mesures prises par les dirigeants politiques de chaque époque pour en finir avec injustices, 

notre monde n’est toujours pas juste.  Les grandes démocraties du monde sont souvent les 

premières à bafouer les droits humains d’une fraction de leur population sous le prétexte 

fallacieux d’assurer le respect des droits du plus grand nombre ou de prévenir une probable 

désintégration de leurs Etats.  D’année en année de nouvelles formes d’injustices voient le 

jour, rendant désuètes  et inefficaces les théories de la justice qui déjà existent.  A l’ère de 

l’informatique, d’Internet et de la technologie de pointe, beaucoup d’injustices ont déserté la 

sphère du social pour trouver refuge dans l’univers complexe de l’électronique.  La résistance 

têtue des injustices à toutes les initiatives en faveur de la justice fait désespérer de 

l’avènement d’un monde juste.  Finalement, La Justice ne serait-elle pas qu’un idéal ?  Les 

hommes ne devraient-ils renoncer à la construction d’un monde juste au profit de celle d’un 

monde le moins injuste possible ? 

 

 

                                                           
76

 PLATON, Gorgias, 483 a-d, Flammarion, 1993. 
77

 C’est ce que Miguel de Unamuno rappelait aux franquistes à la veille de la guerre civile d’Espagne : « Vencereis pero no 
convencereis ».  « Vous vaincrez, leur disait-il, mais vous ne convaincrez pas ». 
78

 J.-J. ROUSSEAU, Du contrat social (1762), Livre 1, Chap. III, Garnier-Flammarion, 1966. 



 

52 
 

CHAPITRE 9 : LA LIBERTE 

INTRODUCTION 

Début 2011 restera longtemps gravé dans la mémoire de l'humanité.  A la grande surprise de 

tout le monde et pour revendiquer plus de liberté, les peuples du Moyen Orient que l'on 

croyait faits pour la soumission ont levé le talon contre leurs dirigeants. La vague des 

révolutions qui a secoué ces  peuples est déjà baptisée du nom de Printemps arabe. Tout 

homme, tout peuple aspire naturellement à la liberté.  L'épanouissement total est une chose 

impossible pour les personnes et les communautés qui manquent de liberté.  Mais le combat 

pour la liberté est souvent éloigné de son objectif par les mauvaises conceptions de la liberté.  

En effet, la licence et le sentiment d'être libre sont généralement pris pour la liberté.  Alors 

qu'il n'en est rien.  Le premier point de ce chapitre porte justement sur les faux-amis de la 

liberté.  Le second point relance le débat d'une possible conciliation entre liberté humaine et 

déterminisme de la nature.  Le dernier point montre le rôle exceptionnel que la société joue 

dans la concrétisation des libertés individuelles. 

I. LA LIBERTE ET SES FAUX-AMIS 

La liberté est communément comprise comme absence de contraintes.  N’est libre que la 

personne qui fait ce qu’elle veut, ce qui lui plaît.  L’homme libre (liber en latin) se pose 

comme le diamétralement opposé de l’esclave parce qu’il n’obéit qu’à lui-même.  L’esclave 

ne dispose pas de sa personne.  Le maître a le dernier mot sur la vie de l’esclave.  Cependant, 

l’absence totale ou la suppression des contraintes est-elle la liberté ?  Dès lors que les 

contraintes sont complètement détruites, on tombe dans la licence.  Jusqu’à preuve de 

contraire la liberté n’est pas licence.  S’il est dangereux de confondre liberté et licence ; il 

serait encore plus grave de prendre le sentiment de liberté pour la liberté.  L’homme qui vit 

dans la licence a le sentiment d’être libre mais il n’est pas libre.  

La licence ne rend pas libre dans le sens où elle fait du sujet l’esclave de ses propres plaisirs.  

Il ne fait pas ce qu’il veut mais plutôt ce que ses plaisirs lui dictent.  Pour preuve, le soûlard 

regrette habituellement les propos malveillants débités pendant son état d’ébriété.  Grande est 

sa tristesse de n’avoir pas pu garder les secrets qu’on lui a confiés.  Il pensait pourtant avoir 

librement décidé d’aller boire un coup.  Sans le savoir il est esclave de son bon plaisir.  Le 

désir "libre" du soûlard d’aller prendre un verre est en réalité une soumission aveugle au 

plaisir qu’il en tire.  Nous pouvons donc avoir l’illusion d’agir librement quand bien nos 

pulsions naturelles, nos passions et l’influence de notre entourage nous maintiennent 

sourdement dans un esclavage sans nom. 

Pour savoir si nous sommes libres ou pas nous devrions commencer par questionner les 

mobiles qui nous poussent à l’action.  Si l’interrogation sur la liberté ne commence pas par ce 

point elle a toutes les chances d’aboutir à des illusions. Les aliénations et les servitudes dont 

nous souffrons se cachent habituellement derrière le masque de la liberté.  Elles ont 

l’apparence de la liberté alors que leur réalité est tout autre.  Par manque d’un questionnement 

sérieux sur les causes de leur action beaucoup d’hommes sont devenus complices de leur 

assujettissement. 



 

53 
 

Comment comprendre que certains de nos semblables vivent dans la servitude et l’oppression 

sans jamais se plaindre ni manifester le moindre signe de mécontentement ?  La chose est 

d’autant plus étonnante que les opprimés sont toujours plus nombreux que les oppresseurs.  

Le nombre de ceux qui gardent les autres dans les fers est souvent fort négligeable.  Mais ils 

ont une autorité dévoratrice et une insolence tapageuse qui les font craindre de tous.  Or, à 

bien réfléchir à la chose on perçoit clairement qu’une minorité insignifiante ne peut dominer 

une majorité et la priver de liberté que si la majorité se laisse faire.  Les dominés de notre 

monde sont donc complices, même de façon inconsciente, de la domination à laquelle on les 

soumet.  Soit ils sont résignés à l’oppresseur, soit ils ignorent qu’on les opprime.  Etienne de 

la Boétie trouve une notre explication au fait que beaucoup se soumettent à la tyrannie sans 

regimber : « Ainsi la première raison de la servitude volontaire c’est l’habitude.  […] Ils 

disent qu’ils ont toujours été sujets, que leurs pères ont vécu ainsi.  Ils pensent qu’ils sont 

tenus d’endurer le mal, s’en persuadent par des exemples et consolident eux-mêmes, par la 

durée, la possession de ceux qui les tyrannisent »
79

.  

Triste condition que celle de ceux qui s’habituent honteusement à l’oppression.  La liberté 

n’est jamais offerte d’emblée ni à aucun peuple tyrannisé ni à aucune personne assujettie.  La 

liberté se conquiert, elle ne se donne pas, « la liberté s’arrache ».  Il y a un prix que doit payer 

qui aspire à la liberté.  Même quand on a conquis sa liberté il faut continuer de se battre pour 

la conserver.  Pourtant le combat pour la liberté doit être fait dans le respect de l’oppresseur.  

Celui-ci n’a pas encore accédé à la pleine humanité.  Autrement il n’opprimerait personne.  

Dans la lutte pour la liberté on ne combat pas la personne de l’oppresseur mais plutôt 

l’oppression dont il est coupable.  Reconnaissons tout de même que beaucoup ne combattent 

pas pour obtenir leur liberté parce qu’ils sont convaincus d’être destinés à l’oppression. 

II. LA LIBERTE AUX PRISES AVEC LE DETERMINISME 

Le fatalisme
80

 est probablement le pire des ennemis de la liberté.  Les fatalistes prennent la 

vie comme elle se présente à eux.  Difficile? Facile?  Ils acceptent la vie et les événements qui 

la jonchent sans vouloir y changer quoi que ce soit.  Le fatalisme prétend que tout homme a 

son destin.  Et le destin, rien ni personne ne peut le changer.  Tout homme qui croit diriger sa 

vie par ses talents et ses initiatives s’agite en fait à l’intérieur de ses propres limites
81

.  Le 

fatalisme décourage donc toute recherche de la liberté.  Selon cette doctrine aucun homme 

n’est libre parce que chacun ne fait qu’accomplir, sans le savoir, ce que son destin a prévu 

pour lui. 

Un grand nombre de physiciens défendent l’idée d’un déterminisme dans la nature.  La nature 

est déterminée.  C’est-à-dire que l’état présent de l’univers est le produit de son état antérieur.  

En outre, son état présent permet de prédire avec certitude son état futur.  Rien dans l’univers 

n’advient au hasard, spontanément.  L’univers a ses lois.  Nul ne peut les changer.  En fait, 

                                                           
7979

 E. DE LA BOETIE, Discours de la servitude volontaire (1576), Ed. Mille et une nuits, 1995, p. 26-27. 
80

«Croyance en un destin inéluctable et irrationnel. Attitude qui consiste à s’abandonner au cours des événements ». 
81

«La célèbre histoire d’Œdipe, dont un oracle avait prévu dès avant sa naissance qu’il tuerait son père et épouserait sa 

mère, est une illustration radicale de la notion de destin : l’existence entière d’Œdipe, consacrée à lutter contre les 

prédictions de l’oracle, travaillera en réalité à les accomplir.  Lutter contre le destin, c’est ainsi se soumettre à lui malgré 

soi… ». Michel Delattre et Chantal Demonque (Dir.), Philosophie, Hatier, 2009, p. 452. 



 

54 
 

l’homme ne serait pas libre parce qu’il est un être naturel.  Si la nature est déterminée et que 

l’homme est naturel (issu de la nature), donc l’homme est déterminé.  Il n’a pas d’autre choix 

que de commander à la nature en lui obéissant.  En d’autres termes, le progrès 

technoscientifique est fonction de la connaissance que l’homme a des lois de la nature.  Pour 

dominer la nature il faut connaître ses lois et les respecter. Même si on venait à prouver la 

fausseté du fatalisme, le déterminisme de la nature continuerait de porter des coups mortels à 

la liberté humaine. 

Le fatalisme tout comme le déterminisme n’est pas des doctrines crédibles.  Tout homme fait 

l’expérience qu’il a la possibilité d’influencer le cours de sa propre vie par les décisions qu’il 

prend, le comportement qu’il adopte, le style vestimentaire qu’il choisit, etc.  Nous pouvons 

être libres au milieu des nécessités qui s’imposent à nous.  La liberté humaine n’est pas une 

liberté désincarnée.  Jean-Paul Sartre souligne que la liberté s’incarne toujours dans une 

situation donnée.  C’est à l’intérieur des frontières imposées à l’homme par la nature que sa 

liberté doit se déployer.  L’homme possède une intelligence et une volonté qui lui permettent 

de donner une teinte particulière à sa vie.  Sartre ne doute pas du fait que la nature humaine 

soit déterminée.  Il met plutôt l’accent sur ce que nous faisons de cette nature.  Nous sommes 

capables de transformer notre nature déterminée. Cela parce que nous existons avant d’être.  

«L’homme, tel que le conçoit l’existentialiste, s’il n’est pas définissable, c’est qu’il n’est 

d’abord rien.  Il ne sera qu’ensuite, et il sera tel qu’il se sera fait.  Ainsi, il n’y a pas de nature 

humaine puisqu’il n’y a pas de Dieu pour la concevoir.  L’homme est non seulement tel qu’il 

se conçoit, mais tel qu’il se veut, et comme il se conçoit après l’existence, comme il se veut 

après cet élan vers l’existence, l’homme n’est rien d’autre que ce qu’il se fait »
82

. 

Tout compte fait la liberté est avant tout autonomie.  C’est-à-dire la capacité de se réguler, de 

vivre selon les règles qu’on se prescrit.  Une personne libre est autonome : elle se gouverne 

elle-même.  Les stoïciens sont très instructifs à ce sujet.  Ils furent parmi les premiers 

philosophes à découvrir que la liberté est d’abord d’ordre intérieur.  C’est au niveau de notre 

conscience que nous devons d’abord être libres et chercher à construire notre bonheur.  Pour 

être vraiment libres, et non vivre dans l’illusion de la liberté et les chaînes du fatalisme, nous 

devons apprendre à maîtriser nos désirs et nos aversions.  Car nos désirs et nos aversions sont 

les vrais obstacles de notre liberté.  Dans le Discours de la méthode, Descartes s’est proposé 

de changer ses désirs plutôt que l’ordre du monde. 

Prise dans un autre sens l’autonomie est contre le suivisme, les allégeances honteuses, la 

soumission servile à l’autorité et la mise en pratique aveugle des conseils.  L’homme libre est 

celui qui relève le défi de penser par lui-même.  Sa pensée résiste à l’opinion dominante.  

Pour penser par soi-même il faut d’abord être libre.  Dans le cas contraire le souci de plaire, la 

crainte de déplaire, l’option pour les points de vue qui rassemblent, prennent la place de la 

pensée véritable.  « Il n’y a de pensée, déclare Alain, que dans un homme libre ; dans un 

homme qui n’a rien promis, qui se retire, qui se fait solitaire, qui ne s’occupe point de plaire 

ni de déplaire.  L’exécutant n’est point libre ; le chef n’est point libre.  Cette folle entreprise 

de l’union les occupe tous deux.  Laisser ce qui divise, choisir ce qui rassemble, ce n’est point 

                                                           
82

 J.-P. SARTRE, L’existentialisme est un humanisme (1946), Gallimard, 1996, p. 27-30. 



 

55 
 

penser.  Ou plutôt c’est penser à s’unir et à rester unis ; c’est ne rien penser d’autre »
83

.  La 

liberté n’implique pas pour autant le refus catégorique d’écouter l’autre.  La personne libre 

sait prendre le temps d’écouter les positions et les conseils des autres.  Seulement elle ne met 

pas automatiquement en pratique ce qui lui est conseillé.  Car la liberté n’a de sens que dans la 

vie en société. 

III. HORS DE LA SOCIETE POINT DE LIBERTE  

La liberté ne devient réalité qu’au sein d’une communauté humaine.  Originellement le 

concept de liberté n’était applicable qu’à la sphère de la vie sociale et des rapports 

interpersonnels.  La notion de liberté politique est donc antérieure à celle de liberté intérieure.  

Hannah Arendt tient à le rappeler : « Le champ où la liberté a toujours été connue, non 

comme un problème certes, mais comme un fait de la vie quotidienne, est le domaine de la 

politique »
84

.  Autrui ne limite pas seulement ma liberté, il en est la condition.  En effet 

comment être libre ou en captivité si on est seul ?  Etant donné que la liberté n’a de sens que 

dans la vie sociale il revient aux autorités de la société de veiller à la préservation de la liberté 

de chacun.  Le train-train quotidien abonde en exemples qui prouvent que la société ne libère 

pas forcément les individus.  Elle devient parfois un obstacle à l’exercice même de leurs 

libertés. 

Il n’y a pas que la société qui menace la liberté humaine.  La passion de l’égalité peut être 

vécue comme une menace de la liberté.  Les passionnés de l’égalité ont une certaine méfiance 

vis-à-vis de toute initiative personnelle sous prétexte qu’elle aboutirait à la création des 

inégalités sociales et des privilèges non justifiés. On en arrive au nivellement des individus et 

au tassement des initiatives personnelles.  Une trop grande passion de la liberté, un désir 

effréné de vivre dans la liberté, a de fortes chances de devenir ennemi de la liberté.  Il y en a 

qui poussent trop loin l'exercice de leur liberté au point d'empêcher ceux qui vivent avec eux 

de s'épanouir. 

CONCLUSION 

La réalité de nos sociétés est effrayante : les oppresseurs sont, dans la plupart des cas, moins 

nombreux que les opprimés.  Devant cette réalité la conclusion selon laquelle les opprimés 

sont complices de leur oppression devient évidente.  Quantité de personnes privées de liberté 

sont fatalistes. Elles entendent se résigner à leur destin.  Car aucune autre solution n’est 

possible.  Quoiqu’athée, l’existentialisme sartrien se veut optimiste et libérateur.  Il est 

possible pour l’homme d’être libre à l’intérieur même du déterminisme de la nature.  C’est à 

l’homme, dans les marges de la situation qui est sienne, de choisir et de réaliser ce qu’il veut 

être.  Le déterminisme de la nature n’annihile ni l’intelligence ni la volonté créatrice de 

l’homme.  Cependant, on peut avoir le sentiment d’être libre sans qu’effectivement on soit 

libre.  Aussi, la liberté ne devrait pas être confondue à la licence.  La liberté véritable 

s’appelle l’autonomie.  Elle n’a de sens que dans les murs d’une cité.

                                                           
83

 Emile CHARTIER, dit ALAIN, Propos sur l’éducation (1932), PUF, 2004. 
84

 H. ARENDT, La crise de la culture (1968), Gallimard, 1989. 



 

 
 

 

 

Bibliographie 

 Baoudé Natoïngar, Cours de philosophie des classes de terminales Volume 1, 2,3, 

Collection manuels scolaires, Edition du Logone. 

 Emile Kenmogué, Comprendre la philosophie : accent sur la méthodologie, Edition 

du progré 2011 ;  

 Gerard Durozoi, Guillaume Monsaingeon et Michel Narbonne, Philosophie 

terminales F, G, H, Edition Nathan 1989 ;  

 Jean-Marc Besse et Anne Boissière, Précis de philosophie, Edition Nathan 1996 ; 

 L’enssentiel de la philosophie au Bac « 2 en 1 », les éditions qui suis-je ?  

 Michel Delattre et Chantal Demonque, Philosophie terminale L, Edition Hatier 2004 ; 

 Vergez et Huisman, Cours de philosophie terminale L, ES et S. Edition Nathan, Paris 

2011 ; 

 

 

  



 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


