
 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PHILOSOPHIE 

TA4 

  



INTRODUCTION GENERALE ..................................................................................................................... 1 

1ère partie : le sujet .................................................................................................................................. 1 

CHAPITRE   1: QU’EST CE QUE LA PHILOSOPHIE...................................................................................... 2 

INTRODUCTION (Origine de la philosophie) : .......................................................................................... 2 

SUJETS ET TEXTES .................................................................................................................................... 7 

Texte 1 : la philosophie n’est pas la possession du savoir. ..................................................................... 8 

Texte 2 : la philosophie est théorie et pratique. ..................................................................................... 8 

CHAPITRE 2 : CONSCIENCE ET L’INCONSCIENT ....................................................................................... 8 

Introduction Générale : ........................................................................................................................... 8 

Sujets de réflexion : ............................................................................................................................... 20 

CHAPITRE 3 : LE LANGAGE ..................................................................................................................... 21 

Objectifs du cours : ................................................................................................................................ 21 

Pistes de réflexion : ............................................................................................................................... 21 

Introduction Générale ........................................................................................................................... 21 

Conclusion générale .............................................................................................................................. 25 

Sujets de réflexion ................................................................................................................................. 25 

CHAPITRE 4 : AUTRUI............................................................................................................................. 26 

Objectifs du cours : ................................................................................................................................ 26 

Pistes de réflexion : ............................................................................................................................... 26 

Introduction générale : .......................................................................................................................... 26 

Conclusion générale : ............................................................................................................................ 29 

Sujets de réflexion : ............................................................................................................................... 29 

CHAPITRE 5 : NATURE, CULTURE ET CIVILISATION ................................................................................ 30 

Introduction générale : .......................................................................................................................... 30 

Conclusion générale .............................................................................................................................. 36 

Sujets de réflexion ................................................................................................................................. 36 

2ème PARTIE : NOTIONS RELATIVES A L’HOMME ET A L’ACTION : ......................................................... 38 

CHAPITRE 6 : LE TRAVAIL, LA TECHNIQUE ET LA QUESTION SOCIALE ................................................... 38 

OBJECTIFS DU COURS : .......................................................................................................................... 38 

INTRODUCTION : ................................................................................................................................... 38 

Conclusion : ........................................................................................................................................... 48 

Sujets de réflexion : ............................................................................................................................... 49 

CHAPITRE 7 : LES GRANDES DOCTRINES MORALES .............................................................................. 49 

Introduction générale : .......................................................................................................................... 49 



Conclusion ............................................................................................................................................. 54 

Sujets de réflexion ................................................................................................................................. 54 

CHAPITRE 8 : L’ETAT, LE POUVOIR ET LES GRANDES DOCTRINES POLITIQUES ..................................... 54 

Objectifs du chapitre : ........................................................................................................................... 54 

Pistes de réflexion : ............................................................................................................................... 54 

Introduction générale : .......................................................................................................................... 54 

Conclusion générale : ............................................................................................................................ 64 

Sujets de réflexion : ............................................................................................................................... 65 

CHAPITRE 9 : LA JUSTICE ET LE DROIT ................................................................................................... 65 

INTRODUCTION ..................................................................................................................................... 65 

Retenons : .............................................................................................................................................. 72 

CONCLUSION ......................................................................................................................................... 79 

CHAPITRE 10 : LA LIBERTE ..................................................................................................................... 81 

INTRODUCTION ..................................................................................................................................... 81 

CONCLUSION ......................................................................................................................................... 84 

Bibliographie............................................................................................................................................ 1 

  



 

1 
 

INTRODUCTION GENERALE  

L’originalité de la philosophie est de ne rien laisser en dehors d’elle.  C’est une science qui 

porte sur le tout de la réalité.  La philosophie nous précède et nous étreint.  Les mailles de ses 

filets se resserrent autour de nous quand nous cédons à l’illusion d’emprunter des chemins qui 

soient extra philosophiques.  Les chemins de la pensée sont toujours déjà des chemins 

philosophiques. Toute entreprise visant à « posséder » la philosophie à la manière d’un objet, 

c'est-à-dire comme on possède une chose  qui est hors de nous, se voue d’avance à l’échec. La 

philosophie n’est pas une réalité dont l’existence est à chercher ailleurs qu’en nous-mêmes
1
.   

D’où la difficulté de définir la philosophie avec clarté, c’est-à-dire de façon exhaustive, et 

d’en identifier précisément l’origine.  Par ailleurs, la philosophie n’a pas une définition gravée 

pour toujours dans la pierre.  Sa définition est évolutive ; elle bénéficie d’un surcroît de sens à 

chaque époque et dans toute circonstance particulière de l’histoire. 

La philosophie, parce qu’elle porte sur le tout de l’être (acte d’exister et puissance de faire 

exister), est une discipline à laquelle on se familiarise en l’exerçant.  « On n’apprend pas la 

philosophie, on apprend à philosopher ».  E. Kant et plus tard K. Jaspers l’ont bien noté.  La 

philosophie ne s’apprend pas parce qu’elle n’est pas une somme de connaissances figées que 

chaque génération transmet à la postérité. Il est plutôt possible d’apprendre à philosopher. Car 

philosopher c’est avoir une attitude critique envers le monde et les savoirs consacrés, c’est 

questionner les choses pour les contraindre à révéler leur sens, c’est tenir le coup de 

l’insatiable désir de sagesse caractéristique du philosophe. 

Même si nous sommes toujours déjà dans la philosophie, la réflexion philosophique est une 

activité qu’on ne peut exercer sans y avoir été préalablement initié. L’initiation à l’acte 

philosophique se résume à la constitution d’une mémoire philosophique. Il est question de 

s’imprégner des thèmes, des questionnements, des problématiques, des apories déjà explorés 

et développés par d’autres philosophes. La réflexion philosophique n’est pas crédible si elle 

feint d’ignorer l’apport des prédécesseurs. S’initier à la philosophie c’est donc s’insérer dans 

la tradition historique de la philosophie.  L’initiation à l’acte philosophique est entrée dans 

une tradition car tout vrai philosopher est philosopher en commun.  Le philosophe 

réfléchissant hic et nunc –ici et maintenant- s’engage, même inconsciemment, dans un débat 

avec d’autres philosophes. 

Cette tradition philosophique, dont il est difficile de dire jusqu’où elle remonte, a déjà étudié 

et systématisé plusieurs questions. Notre cours se propose justement de revenir sur quelques-

unes de ces questions antérieurement considérées par les philosophes : le sujet, la culture, la 

politique, le réel, la métaphysique et la morale. 

1
ère

 partie : le sujet 

Cette première partie du cours porte sur la notion du sujet, sans lequel toute expérience de 

connaissance, toute rationalité et toute action n’est possible. Le sujet (subjectum) s’oppose à 

l’Object (ob-jectum). Puisque ce dernier terme signifie « jeter-devant », le terme sujet est lié à 

                                                           
1 Nous portons la philosophie en nous.  Tantôt compagne d’infortune, tantôt bonne conseillère et porte-bonheur, nous ne 
pouvons pas rompre avec la philosophie. 



 

2 
 

l’intériorité. Le sujet est l’homme que nous sommes, qui est capable d’expérience et sans 

lequel aucune expérience n’est possible. Ces expériences naissent du contact avec un objet. Le 

sujet éprouve l’objet, le connait et le manie. C’est lui qui organise l’expérience. Le sujet est 

l’organisateur et le fondement de toute expérience affective, intellectuelle et d’action.  

Dans cette première partie, nous aborderons les questions liées à la conscience et 

l’inconscient ; autrui ; le langage, la nature et culture. Mais avant d’aborder ces différentes 

notions, nous nous attèlerons tout d’abord à la question de la philosophie, son objet et ses 

différentes implications. 

 

CHAPITRE   1: QU’EST CE QUE LA PHILOSOPHIE 

INTRODUCTION (Origine de la philosophie) : 

Comme toute discipline, la philosophie est sommée de se définir, de dire son objet, sa 

méthode et sa finalité. Entreprise nécessaire parce que la place de la philosophie par rapport 

aux sollicitations concrètes de l’existence n’apparait pas clairement aux yeux de profane, qui 

voit en elle une activité réservée aux fous et aux rêveurs, un bavardage inutile qui ne change 

en rien la situation de l’homme dans le monde. Qui veut s’initier à la philosophie doit se 

désolidariser de ces clichés et se poser des questions fondamentales la concernant, celle de 

son origine, de sa nature et de sa raison d’être. 

Etymologiquement, le mot « philosophie », qui dérive de deux mots grecs : philein et sophia, 

respectivement « aimer » et « sagesse », signifie « amour de la sagesse », recherche 

permanente du savoir. Le mot a été inventé par le mathématicien et philosophe grec 

Pythagore, qui a vécu au Vème siècle avant Jésus-Christ. Pythagore refusait de se considérer 

comme un savant, préférant plutôt être appelé philosophe. Le philosophe n’est pas un 

détenteur du savoir, mais celui qui, ayant pris conscience de son ignorance, se met à la 

recherche du savoir.  

La tradition occidentale, insistant trop sur l’origine grecque du mot « philosophie », a 

tendance à faire de la Grèce antique le berceau de la « philosophie ». Mais la réalité historique 

est tout à fait autre, et les penseurs occidentaux ont eux-mêmes reconnu que l’Egypte avait 

précédé et ouvert la voie au développement de la pensée philosophique en Grèce. Selon le 

grand égyptologue, Jacques Pirenné, la rupture que les présocratique ont instauré entre le 

mythe et le discours rationnel est fortement inspiré de la doctrine égyptienne de l’homme 

comme « être supérieur », intelligence, actif du point de vu de la pensée et de la connaissance. 

L’activité philosophique en Egypte date d’au moins trois mille ans avant Jésus-Christ. Elle fut 



 

3 
 

favorisée par un certain nombre de mutations sociales, culturelles et intellectuelles, 

notamment l’organisation d’un Etat centralisé avec une administration rationnelle, la 

formation des ville, lieu par excellence de discussions et d’échanges de toute nature, 

l’invention de l’écriture, qui augmente les possibilités de la réflexion, l’apparition des 

sciences d’érudition
2
 comme les mathématiques, qui repose au même titre que la philosophie 

sur l’exigence de la rationalité. 

Ce n’est que vers le 7
ème

 siècle avant Jésus-Christ que l’activité philosophique commence 

chez les grecs. L’étonnement devant les forces et les phénomènes de la nature suscite d’abord 

des explications d’ordre mythologique. Le mythe se définissant comme un récit relevant de 

l’imagination mais se proposant de servir d’explication à un phénomène. A la fin du siècle, on 

assiste à un abandon progressif des explications mythiques au profit des explications 

rationnelles. C’est ainsi que parlant de l’origine de la philosophie, Aristote affirme : « ce fut, 

en effet, l’étonnement qui poussa, comme aujourd’hui les premiers penseurs aux spéculations 

philosophiques ». Au lieu de raconter des histoires sur le monde, l’homme commence à 

produire un discours rationnel sur la nature et sur le monde. 

Il y a d’abord les sages dits présocratiques. Leur originalité consiste à expliquer la nature par 

elle, par des éléments naturels et non plus par des divinités. Thales, figure centrale de cette 

période, pense que l’eau constitue le fondement, l’essence du monde, sans doute parce que 

indispensable à la vie. Anaximandre affirme que c’est l’infini qui est à l’origine de toute 

existence. L’infini est une espace de chaos à partir duquel émergent les créatures. La 

philosophie se déploie alors comme volonté de savoir, exigence de rationalité et 

d’intelligibilité de l’univers. 

Il faudra le génie de Socrate pour imposer une nouvelle orientation à la philosophie. La 

réflexion est désormais centrée sur l’homme et sur les problèmes de la cité. Le savoir devient 

aussi sagesse et pratique de la vertu. Le sage est non seulement celui qui sait, mais également 

celui qui, fort de ce savoir, en déduit un art de vivre, un mode de conduite. 

Il y a philosophie lorsque les hommes entreprennent de réfléchir sur leur condition, de penser 

par eux-mêmes les principes et les normes suprêmes qui régissent leur existence individuelle 

et collective. Il y a philosophie lorsque les hommes s’appuient sur la raison pour trouver des 

solutions aux problèmes humains et sociaux. Socrate soumet à un examen rationnel la cité 

                                                           
2
 Savoir approfondi dans une discipline. 



 

4 
 

athénienne, ses valeurs, les comportements de ces concitoyens, le fonctionnement de ses 

institutions. Aussi, serait-il toujours considéré comme archétype
3
.  

 LA METHODE PHILOSOPHIQUE : 1.

Quelle est la méthode de la philosophie ? Ici encore, Socrate reste la référence. La méthode 

philosophique, c’est d’abord l’ironie socratique, étant entendu que la méthode est le chemin, 

l’ensemble des règles et des procédés qu’emprunte la raison pour atteindre la vérité. L’ironie 

socratique, c’est l’art de questionner en feignant
4
 l’ignorance, avec une apparence de naïveté, 

de telle manière que l’interlocuteur découvre qu’en réalité, il ne sait rien. La maïeutique 

socratique, l’art d’accoucher les esprits, de les amener par l’effort personnel à découvrir la 

vérité en allant de difficulté en difficulté. La méthode interrogative dévoile l’ignorance qui 

s’ignore, les faux savoirs et les certitudes de la société établie. Elle est aiguillon qui réveille 

les consciences  endormies dans le dogmatisme des idées reçues
5
. L’autre versant de l’ironie 

socratique c’est la dialectique qui signifie « mouvement vers la connaissance ». La dialectique 

est le dépassement des données premières, des vérités immédiates. Elle se définie comme 

rupture avec les apparences, avec le système lacunaire (incomplet) des opinions 

contradictoires et des habitudes mentales non critiquées. La dialectique est l’instrument de la 

réflexion philosophique parce qu’elle a pour fonction l’analyse critique des notions et des 

idéologies autour desquelles s’organisent les conduites politiques et les pratiques sociales 

quotidiennes qui sont généralement le lieu de l’erreur , de l’illusion, de la violence entant 

qu’elles sont davantage l’expression des passions des intérêts particuliers et partisans. 

Le monde sensible est le monde du chaos, du désordre et de la multiplicité. La dialectique 

permet au philosophe de s’arracher au monde sensible des phénomènes pour accéder, par la 

connaissance de la vérité et de l’essence des choses, au monde intelligible où règne la raison. 

La conception moderne de la dialectique se situe dans le prolongement de la dialectique 

platonicienne. Elle est, chez Hegel notamment, l’art de surmonter les contradictions pour 

atteindre la vérité. La dialectique est la conciliation des contraires dans les choses comme 

dans la pensée. 

Hegel célèbre Descartes comme le fondateur de la philosophie moderne. Il a retrouvé « le vrai 

sol de la philosophie, qui avait connu un égarement de mille ans ». Descartes définit la 

                                                           
3
 Modèle  

4
 Du verbe feindre : faire semblant.  

5
 Lire les mythes de la caverne. 



 

5 
 

méthode comme l’ensemble des règles certaines et faciles grâce auxquelles tous ceux qui les 

observent exactement ne supposent jamais vrai ce qui est faux. C’est une exigence 

intellectuelle qui s’impose du fait que nous possédons tous la raison, mais que nous n’en 

usons pas correctement. La méthode définit donc le bon usage de la raison. Elle s’inspire des 

mathématiques parce que les mathématiques sont les seules sciences à avoir trouvé, par leur 

démonstration, l’efficacité de la raison humaine, sa capacité de parvenir à la connaissance du 

vrai. La méthode cartésienne repose sur quatre règles : l’évidence, l’analyse, la synthèse  et le 

dénombrement.  

- La règle de l’évidence : elle consiste à refuser les opinions recueillies par ouï-dire, à 

n’admettre comme vrai que ce qui est claire et distinct, ce dont on ne peut  douter. 

- La règle de l’analyse : consiste à diviser la difficulté en autant de parties qu’il sera 

nécessaire pour la résoudre. 

- La règle de la synthèse : consiste à aller du plus facile au plus difficile et du plus 

simple au plus composé par un enchainement rigoureux. 

- La règle du dénombrement : celle-ci invite à rechercher et à recenser tous les 

éléments nécessaires à la solution d’un problème sans rien omettre. 

La méthode cartésienne inaugure la liberté de pensée, l’esprit d’examen, l’esprit critique. Elle 

vise à se défaire à travers le doute des opinions toutes faites et ne rien croire sans preuves. Les 

caractéristiques essentielles de la méthode philosophique sont : la réflexion critique, l’attitude 

interrogative, le refus des apparences, la mise en question radicale. Comme Socrate l’a 

enseigné, le philosophe est celui qui ne se laisse enfermer dans aucun système, celui qui se 

refuse à tenir pour certain ce qui ne l’est, ou à estimer problématique ce qui parfaitement clair. 

 L’OBJET DE LA PHILOSOPHIE  2.

Quel est l’objet de la philosophie ? On a coutume de dire que la philosophie est une science 

sans objet. C’est vrai que chaque science découpe une partie de la réalité, qu’elle étudie et en 

fonction de laquelle elle définit des méthodes et produit des résultats. Ceci est la conséquence 

du phénomène de la spécialisation. Au départ, et chez les Grecs, la philosophie désigne 

l’ensemble des connaissances rationnelles. La seule distinction qui existe alors concerne la 

philosophie naturelle, s’occupant du monde physique et de la nature, la philosophie morale, 

s’occupant de l’homme et de son être social, la philosophie première occupant de la 

métaphysique, de ce qui est au- delà du physique. Ce n’est qu’au début du XIVème siècle que 

la séparation entre la science et la philosophie se fait jour. 



 

6 
 

Le processus débouche sur un véritable éclatement du savoir. Les différentes sciences 

particulières se constituent et acquièrent leur autonomie. Les sciences humaines s’approprient 

l’étude de l’homme. Faut-il par conséquent proclamer la mort de la philosophie ? Ce serait 

aller vite en besogne. La mort ou la fin de la philosophie représenterait une grande perte pour 

l’humanité. La philosophie a été historiquement la mère de toutes les sciences. Elle est la 

science universelle et de l’universel. L’universel, c’est l’homme en tant que sujet pensant, 

agissant et croyant
6
. 

Si la philosophie est réflexion critique, cette réflexion doit bien porter sur un objet. La 

philosophie est l’art de raisonner. Elle réfléchit sur le bon usage de la raison, son pouvoir, ses 

limites. Elle réfléchit sur la finalité de la science. Produit de la culture humaine, la science 

doit servir l’homme et non le détruire. Le débat autour du clonage atteste le réel danger  que 

constitue une mauvaise utilisation des techniques. 

La raison est la faculté législatrice universelle. Elle énonce les lois de la pensée, mais aussi 

celle de l’action. D’où la nécessaire réflexion sur les  valeurs et les normes de comportement, 

les modes de vie, les institutions sociales, les formes de gouvernement, les conditions d’une 

existence individuelle  et collective harmonieuse. Le rapport de la philosophie à la société est 

un rapport fondamental qui demande à être pensé. 

Que peut espérer l’homme de bien ? Y a-t-il un lieu de conciliation, d’accord entre la vertu et 

le bonheur ? Autant des questions qui montrent qu’il y a bien un objet pour la philosophie. A-

t-elle aussi une finalité ? La philosophie a-t-elle un but ? 

 LA FINALITE DE LA PHILOSOPHIE 3.

Par quelle instance serait-elle définie, cette finalité ? Plutôt que de la finalité, ne faut- il pas 

parler de la fonction et de la valeur de la philosophie ? Parce que la vérité et la sagesse 

constituent déjà des fins en soi, la philosophie est nécessairement valeur. La question 

fondamentale est celle du rôle de la philosophie. 

Quelle fonction joue la philosophie dans la totalité sociale ? Il y a d’abord une fonction 

idéologique. La philosophie est idéologie au sens où elle appartient  à la sphère des activités 

                                                           
6
 Kant subdivisant la philo en quatre domaine : que puis-je savoir ? Que dois-je faire ? Que m’est-il permis 

d’espérer ? Qu’est-ce-que l’homme ? (à la 1
ère

 question répond la métaphysique, la 2
nde

 la morale, la 3
ème

 la 

religion, à la 4
ème

 l’anthropologie. Mais au fond, on pourrait tout ramener à l’anthropologie, puisque les trois 

premières questions se rapportent à la dernière. Car sans connaissance, on ne deviendra jamais philosophe, mais 

jamais non plus les connaissances ne suffiront à faire un philosophe, si ne vient s’y ajouter une harmonisation 

convenable de tous les savoirs et de toutes les habiletés jointes à l’humaine. (Logique). 



 

7 
 

relevant de la production des idées et des œuvres d’intelligence. Comme, en outre, le souci du 

philosophe est d’éclairer l’action des lumières de la pensée rationnelle, la philosophie se 

déploie aussi comme processus d’élaboration de  systèmes de pensée plus ou moins cohérents 

par lesquels des groupes sociaux, des communautés, des partis politiques, des classes sociales 

se donnent des moyens d’action sur la société et sur l’histoire afin de comprendre et d’agir.  

Or, l’histoire est le lieu de la violence ou s’affronte les intérêts matériels et les passions de 

toutes sortes, lesquels finissent par récupérer la philosophie en lui assignant un rôle de 

justification et de légitimation de la société établie et des rapports de force qui la constituent. 

D’où le risque d’un fonctionnement idéologique de la philosophie, l’idéologie se définissant 

comme travestissement de la réalité par sublimation des rapports de force existants. 

L’idéologie est transfiguration de la réalité, renversement idéaliste des rapports réels : la 

production des idées s’hérite en une activité autonome d’auto-valorisation, coupée de la 

réalité tout en couvrant cette réalité d’un manteau conceptuel qui la légitime, mais qui en fait 

occulte et masque les rapports sociaux établis. L’idéologie mystifie la réalité en la défigurant 

par le renversement idéaliste, l’inversion totale du réel. Dans l’idéologie, la dialectique 

marche la tête en bas. Il s’agit de la remettre sur pied, donc de remettre les choses à l’endroit.  

Seule la fonction critique de la philosophie lui permet de se tenir à distance de la mystification 

idéologique. La critique de la philosophie est critique des idéologies. Elle est nécessairement 

radicale. Elle remonte à la racine des choses, aux causes premières, aux principes premiers et 

aux fondements. On retrouve là la finalité véritable de la philosophie, celle que Descartes lui 

assignait, à savoir la poursuite de la vérité, la recherche du savoir et de la sagesse. Seulement 

ici, un progrès décisif a été accompli : la vérité n’est plus de l’ordre de l’entendement 

uniquement ou de la substance pensante, elle est dans le rapport à la réalité. D’une part, la 

production des idées est intrinsèquement liée à l’activité matérielle et au positionnement réel 

de ceux qui les produisent : les idées se comprennent et s’expliquent à partir de cette base 

matérielle. D’autre part, le savoir doit conduire à la sagesse. La véritable sagesse est celle qui 

confère la connaissance vraie du réel dans sa totalité. C'est-à-dire dans ses fondements. Ce qui 

fait l’universalité de la philosophie, c’est qu’elle repose sur la raison en tant que faculté 

législatrice de la pensée et de l’action, donc inscrite au cœur du réel. 

SUJETS ET TEXTES       

1- La philosophie est-elle une science ? 

2- La philosophie nous détache-t-elle du monde ? 

3- Peut-on vivre d’abord et philosopher après ? 



 

8 
 

4- La science rend-elle la philosophie inutile ? 

5- Peut –on dire que tous les hommes philosophent ? 

Texte 1 : la philosophie n’est pas la possession du savoir. 

Diotime
7
 : « aucun des dieux ne philosophent et ne désir devenir savant, car il l’est ; et en 

général, si l’on est savant, on ne philosophe pas ; les ignorants non plus ne philosophent pas 

et ne désirent pas devenir savants ; car l’ignorance a précisément ceci de fâcheux que, n’ayant 

ni beauté, ni bonté, ni science, on s’en croit suffisamment pourvu. Or, quand on ne croit pas 

manquer d’une chose, on ne la désire pas ». 

Je demandai : « quels sont donc, Diotime ceux qui philosophent, si ce ne sont ni les savants, 

ni les ignorants ? 

- Un enfant même répondit-elle comprendrait tout de suite que ce sont ceux qui sont 

entre les deux, et L’Amour est de ceux-là. »   

Planton, le Banquet, traduction d’Emile Chambry, éd. Garnier, 1988. 

Texte 2 : la philosophie est théorie et pratique. 

La philosophie est une attitude de l’intelligence et de la volonté, par laquelle nous cherchons à 

connaitre les choses elles-mêmes de façon précise et adéquate, avec certitude autant qu’il se 

peut ; c’est par l’application à ces genres de connaissances que l’homme peut obtenir de 

progresser dans la voie de sa perfection. 

La définition de la philosophie a pour genre l’attitude de l’intelligence et de la volonté. En 

effet, la philosophie ne s’occupe pas seulement de l’intelligence, mais aussi de la volonté et de 

ses actes. Il s’en suit qu’ils sont dans l’erreur ceux qui définissent la philosophie aujourd’hui 

comme acte de l’intelligence uniquement, en excluant les considérations d’ordre pratique. La 

philosophie n’est rien d’autre que la sagesse, qui est la vertu ; et la vertu consiste à s’attacher 

toujours la vérité connue. Aussi, d’après les anciens, la philosophie est la science des choses 

divines et humaines (Cicéron d’officiis). 

Cette définition est valable sur le plan théorique, mais elle ne l’est pas du tout sur le plan de la 

pratique, parce qu’elle ne contient rien qui se rapporte à la pratique. Or la sagesse et la vertu 

son synonyme, car, comme en témoin Cicéron lui-même, c’est dans l’action que réside tout 

éloge de la vertu. Donc la philosophie est la sagesse, la sagesse est la vertu, et ceux qui la 

recherchent sont appelés philosophes. La partie de la philosophie qui concerne la justice et 

l’honnêteté dans l’action relève de la volonté et des effets de la volonté, non de l’intelligence. 

Antoine Guillaume Amo, De l’art de la philosopher avec sobriété et précision, 1
ère

 partie. 

 

CHAPITRE 2 : CONSCIENCE ET L’INCONSCIENT 

Introduction Générale : 

Les deux termes conscience et l’inconscient nous permettent d’identifier les facteurs qui 

déterminent le comportement de l’homme. Définir l’homme par la conscience a pour enjeu 

                                                           
7
 Interlocutrice de Socrate dans le Banquet de Platon. 



 

9 
 

essentiel de nous donner les moyens de penser l’homme comme un sujet, un être responsable 

c'est-à-dire capable de répondre de ses actes. Le sujet est celui que l’institution juridique tient 

pour un agent responsable, celui à qui sont reconnus des droits et des devoirs. Seul ce statut de 

sujet rend la vie sociale possible, car celle-ci suppose des normes et des règles auxquelles nul 

ne saurait se soustraire sans encourir des sanctions. 

L’homme est naturellement doté des capacités intellectuelles lui permettant d’une part d’agir 

raisonnablement et rationnellement, d’autre part d’avoir des possibilités de connaitre, 

d’inventer, de transformer le réel et l’exprimer. C’est ainsi que l’homme est un être conscient. 

Or, de nombreuses théories ont remis en cause l’idée selon laquelle la conscience est comme 

un soleil qui ne laisse subsister aucune zone d’ombre dans la saisie de soi pour soi-même. Ces 

attaques contre la conscience, ou plutôt contre l’idée d’une souveraineté de la conscience, 

semble atteindre leur point culminant avec la théorie freudienne de l’inconscient. Avec 

Sigmund Freud, prend forme l’idée selon laquelle il existe dans le psychisme humain un 

champ échappant radicalement à la conscience c'est-à-dire l’homme est également mu par 

l’inconscient. A cet effet, peut-on dire que l’être humain est une réalité consciente ou un être 

déterminé par des forces diverses ? La conscience humaine n’est-elle qu’une illusion ? Sinon 

comment définir ou comprendre le concept « conscience ». 

L’étude de ces termes nous amènera à déterminer ce qui caractérise les agissements de 

l’homme et établir le rapport entre la conscience et l’inconscient dans le comportement 

humain. 

 LA CONSCIENCE I.

Le terme conscience vient du latin « cum-scientia », étymologiquement « savoir ensemble ». 

C’est selon le dictionnaire Lalande « la lumière qui ramasse et unifie toute mon expérience ». 

La conscience est une synthèse, une unification du réel. C’est donc une faculté qu’a notre 

esprit de saisir ce qui se passe en nous ou hors de nous. La conscience renvoie à l’idée que, 

tout en faisant une chose, nous savons que nous la faisons : nous pensons et nous savons que 

nous pensons ; nous marchons et nous savons que nous marchons…. En d’autres termes, à 

condition d’être attentif, nous voyons de manière transparente ce qui se passe en nous. Donc 

la conscience enveloppe ainsi l’idée de la connaissance ; prendre conscience de soi, c’est se 

rendre clairement compte de ses pensées, de ses actes, de ses sentiments et de son moi. C’est 

ainsi que Alain disait : « la conscience est le savoir revenant sur lui-même et prenant pour 

centre la personne humaine elle-même, qui se met en demeure de décider et de se juger. » par 

la conscience, nous voyons de manière transparente ce qui se passe en nous. Cette 

transparence de soi à soi-même est la responsabilité du sujet humain. Le sujet humain, c’est 

l’homme qui est le seul être capable de penser et d’agir en ayant conscience. Donc le sujet 

humain, c’est l’homme capable de penser, de réfléchir, de parler, d’agir et surtout de s’en 

rendre compte. 

Il existe deux types de conscience : 

- La conscience immédiate : commune à l’homme et à l’animal, consiste dans le fait 

que, grâce aux organes de sens, nous sommes sensibles au monde extérieur. Nous 



 

10 
 

percevons les bruits, les odeurs, le chaud, le froid …. Cette sensibilité diminue voire 

s’efface pendant le sommeil ou l’évanouissement : c’est l’inconscience ou la perte 

momentanée de la conscience. Selon Leibniz, même lorsque nous ne sommes ni 

endormis, ni évanoui, nous n’avons pas conscience de toutes nos perceptions. 

Certaines perceptions sont si petites que nous ne nous rendons compte que nous les 

percevons : ce sont des perceptions sans aperceptions. Un individu habitant près de la 

mer perçoit toujours les bruits des vagues, mais il ne s’en aperçoit plus à cause de 

l’habitude ; 

 

- La conscience réfléchie : considérée comme propre à l’homme, et qui pourrait 

l’autoriser à revendiquer une supériorité par rapport aux restes de la nature. C’est ce 

que pose Pascal lorsqu’il oppose l’immensité du monde à la petitesse de l’homme, 

pour montrer qu’en fin de compte l’homme est grand, parce qu’en effectuant un retour 

sur lui-même, il prend conscience de sa propre petitesse. « la grandeur de l’homme est 

grandes en ce qu’il se connait misérable ; un arbre ne se connait pas misérable ». seul 

l’être humain est capable de prendre ainsi recule par rapport au monde extérieur et par 

rapport à soi-même. En nous détachant ainsi du monde, la conscience réfléchie nous 

en dégage et le soumet, pour ainsi dire, à notre entreprise. Elle nous rend capable de 

faire des choix, puisqu’elle nous confère le pouvoir de dire « Je ». 

 La conscience comme synonyme de la pensée selon René Descartes : 1.

René Descartes décrit la conscience comme un moi qui pense ; la conscience, c’est le moi, la 

connaissance immédiate de la vie intérieure et cela conduit à une conscience de soi. Si 

Descartes identifie la conscience à la pensée, il perçoit dans la pensée la certitude première 

sur laquelle on ne peut douter pour affirmer l’existence de tout autre chose. Pour parvenir à 

cette certitude, il faut douter de tout, embarrasser par les hésitations et les erreurs, Descartes 

fait table rase de toutes ses connaissances antérieures et se met à douter de tout. Il doute 

volontairement et systématiquement de tout dès qu’il a l’occasion. Il s’élève d’abord contre 

les sens qui nous trompent souvent : « je ne sais jamais si je rêve ou si je suis réveillé ? De 

fois, je me suis cru en robe de chambre, occupé à écrire auprès du feu alors que j’étais 

endormi, donc nu, dans mon lit ». Il fait confiance seulement à deux choses : les vérités 

mathématiques et l’existence individuelle. Selon Descartes, pour douter, il faut penser, pour 

penser, il faut exister. C’est cela qui se traduit par son « cogito ergo sum » qui signifie : « je 

pense donc je suis ». La pensée, à son avis, est un attribut du « Je » c'est-à-dire que le moi ne 

se saisit que par l’acte de penser, la pensée est ce qui fait la singularité de l’homme avec les 

autres êtres. Même si le malin génie peut nous pousser à l’erreur dans les mathématiques, 

dans la méditation sur notre existence, nous avons conscience que nous pensons et nous 

pouvons nous souvenir de notre pensée. Une personne qui pense est une personne qui doute, 

qui conçoit, qui affirme. Cette manifestation de la pensée se fait en lui en vers lui. C’est une 

introspection que Descartes appelle la conscience c'est-à-dire un retour du sujet à l’intérieur 

de lui-même. 

 La conscience comme intentionnalité selon Edmund Husserl :  2.



 

11 
 

Contrairement à Descartes qui oriente la conscience comme un état intérieur, qu’elle est une 

introspection ; Husserl trouve la conscience comme une intentionnalité. Cette expression 

signifie pour Husserl que toute conscience est tendue vers autre chose qu’elle-même c'est-à-

dire toute conscience vise toujours un objet du monde extérieur. « Toute conscience est 

conscience de quelque chose ». Selon lui, la conscience ne serait plus comme chez Descartes 

une substance, une chose qui se suffit à elle-même. « Le mot intentionnalité ne signifie rien 

d’autre que cette attitude transcendantale, particularité foncière et générale qu’à la conscience 

d’être conscience de quelque chose » (in les Méditation cartésienne). Pour lui, on ne peut 

parler de la conscience que si le sujet est en relation avec un objet du monde extérieur. Par 

exemple, si je me souviens d’une journée de vacances, ce souvenir n’est pas une réalité 

intérieure. C’est un acte par lequel ma conscience se dirige vers un événement qui a lieu dans 

le passé. Aimé, c’est une façon de me diriger vers autrui. Mais je reste moi et autrui reste lui. 

Il n’y a pas de « fusion » amoureuse de nos identités. Donc il faut remarquer avec Husserl que 

la conscience vise toujours un objet du monde extérieur. Elle est projection dans le monde. En 

ce sens, la conscience est une action. C’est dans le même ordre d’idée que Maurice Merleau 

Ponty disait : « l’homme est dans le monde et c’est dans le monde qu’il se connait ». Ainsi, le 

monde extérieur est pour l’homme un miroir à travers lequel il se reflète et grâce auquel il 

réfléchit. 

 La conscience comme sélection et synthèse selon Henri Bergson : 3.

Pour Bergson, la conscience signifie choix. Elle remplit une fonction de sélection. Elle est liée 

à l’adaptation biologique. Lorsque nous faisons des choses de manière mécanique sans 

réfléchir, notre conscience atteint son degré le plus bas. En revanche, lorsque la situation est 

grave et lorsqu’il faut y faire face en prenant une décision importante, la conscience jaillit et 

atteint son degré le plus élevé. Autrement dit, la conscience surgit lorsque l’activité 

mécanique et spontanée rencontre d’échecs. La conscience jaillit parmi les contradictions et 

les épreuves. Elle est liée au présent, au réel et à l’action ; ma tâche actuelle sollicite ma 

conscience parce que j’évoque tous les souvenirs qui me sont utiles pour accomplir ce que je 

fais dans le moment présent. 

Le degré de la conscience se mesure par rapport à l’ampleur des difficultés ; les besoins de 

l’action exigent la mobilisation de la conscience. Donc, la conscience est un lien entre le passé 

et le futur. Elle est conservation du passé dans le présent mais aussi anticipation sur l’avenir 

en ce sens qu’elle est mémoire. 

La conscience n’est pas seulement choix et sélection. Elle est aussi synthèse et attention. En 

effet, c’est par l’attention que nous sommes présents au monde et conscients. Faire attention, 

c’est prendre conscience ; s’éveiller, être vigilent. L’attention est l’activité de la synthèse dont 

le résultat est la conscience. La conscience disparait quand cesse l’attention, soit par 

affaiblissement de l’effort, de synthèse, soit par manque d’éléments à synthétiser. Par 

exemple, j’écris une lettre tout en répondant à des questions qu’on pose ; j’ai conscience de 

mes actes, je contrôle mes propres pensées. Mais peu après, la conscience fatiguée laisse fuir 

une partie de mes idées. Ainsi, en tant qu’acte de l’esprit par lequel je me saisis et me contrôle 



 

12 
 

mais aussi contrôler mes actions, la conscience me permet de faire des représentations 

mentales. Elle apparait sous forme d’une unicité qui synthétise toutes les expériences. 

 La conscience : produit du néant selon Jean Paul Sartre : 4.

Pour celui-ci, il y a le pour-soi et l’ensoi c'est-à-dire ce qui est en toi et ce qui est en dehors de 

toi. La conscience n’est pas une chose mais un non chose, un autre être. La chose est ce 

qu’elle est. La conscience humaine n’est pas identique à elle-même. Elle est toujours en 

mouvement et toujours orientée vers le dehors, toujours condamnée à sortir de soi. 

« Connaitre, c’est s’éclater vers, s’arracher à la morte intimité gastrique pour filer là-bas, par-

delà soi, vers ce qui n’est pas soi ». La conscience n’a pas de « dedans » ; elle n’est rien que le 

dehors d’elle-même et c’est cette fuite  absolue, ce refus d’être substance qui la constitue 

comme conscience. La conscience existe. « Elle est l’être qui est ce qu’il n’est pas et qui n’est 

pas ce qu’il est » je ne peux dire que je suis moi car je suis plus que moi et autre ce que je suis 

car je peux déterminer ma situation dans certaines circonstances .Exemple : l’effort que 

déploie un homme pour se sauver d’un danger n’est pas le même que ses efforts ordinaires. Je 

peux donner à ma vie une orientation qui me convient ; la conscience est un pouvoir 

néantisant c'est-à-dire annulatif de l’être. Elle peut toujours se dégager du réel donc la 

conscience est le produit du néant.  

 Les formes de conscience : 5.

On distingue deux formes de consciences : la conscience psychologique et la conscience 

morale. 

a. La conscience psychologique :  

Elle est la connaissance immédiate que l’esprit a de sa propre réalité et de le juger. Elle est la 

conscience réfléchie. Selon le dictionnaire de Lalande : « c’est l’intuition complètement claire 

que l’esprit a de ses états et de ses actes ». C’est-à-dire une faculté de se représenter ses 

propres états mentaux ou psychiques. La conscience psychologique est le témoin de nos actes.  

b. La conscience morale :  

Elle est l’ensemble des facultés qui fixent les normes de l’action. C’est la faculté de distinguer 

le bien du mal et de porter des jugements de valeurs. L’homme est doué de la conscience 

morale ; il doit répondre de ses actes et d’en être responsable.  

La conscience psychologique constate ce qui est, la conscience morale prescrit ce qui doit 

être. Mais c’est la conscience psychologique qui est une condition nécessaire de la conscience 

morale. Puisque si l’homme ne prend pas conscience de ce qu’il fait, il n’aura pas de 

conscience morale. Il serait analogue à l’animal qui ne se représente pas dans ses actes mais 

les accomplit instinctivement. La conscience psychologique est une conscience réfléchie, 

c’est elle qui rend possible la conscience morale.  

 A quoi sert la conscience morale : 



 

13 
 

La conscience morale nous permet d’appréhender le bien du mal ; de juger l’acte bon ou 

mauvais. La conscience morale se présente à l’homme comme une exigence. Elle ordonne 

l’action. Cette conscience morale suscite en nous un sentiment de satisfaction si nous 

remplissons les exigences morales ; dans ce cas, nous n’avions rien à nous reproché alors on 

dit qu’on a une bonne conscience ; dans le cas contraire, cette conscience suscite un sentiment 

de remord si nous transgressons les impératives de la conscience morale et là, on parle de la 

mauvaise conscience. Ainsi, la conscience morale possède une valeur de jugement pour nos 

différentes actions.  

Tout de même, la conscience est parfois incapable d’envelopper toutes les activités mentales. 

Il existe dans le psychisme humain un champ qui échappe à la conscience. Par exemple les 

rêves, les névroses, les oublis, les lapsus, des actes manqués. Ces états perturbent le 

comportement de l’homme. Par conséquent, il faut également parler de l’inconscient. 

 L’INCONSCIENT II.

Devant les défaillances sans cesse de la conscience, l’homme se voit obligé d’admettre 

l’inconsciente. Il s’agit pour lui d’envisager des états d’âme inconscients, c'est-à-dire, des 

états d’âme qui échappent au contrôle d’un moi conscient. Ce sont des éléments présents dans 

l’âme humaine mais dont l’homme ne serait pas conscient. De ce fait, la conscience pourrait 

en cela, ne pas « tout » savoir, ni « tout » contrôler. Avec la découverte de l’inconscient, 

affirmée par Freud, s’accomplit de façon encore plus décisive et radicale la dépossession du 

sujet, à travers la mise en question de sa souveraineté.   

 L’inconscient avant Freud 1.

Avant la découverte de l’inconscient par Freud, certains philosophes avaient mis l’accent sur 

l’existence de phénomènes inconscients affectant le psychisme. C’est le cas de :  

a. Platon avec la théorie de la réminiscence : 

Dans le Menon, Platon montre que l’âme ou l’esprit  ne sait pas toujours ce qu’elle sait ; 

l’âme en sait toujours beaucoup qu’elle ne le croit. C’est dire que la plus grande partie de 

notre mémoire est inconsciente : c’est la partie que nous n’utilisons pas dans l’immédiat. Par 

la théorie de la réminiscence, Platon souligne la thèse selon laquelle l’âme sait déjà ce qu’elle 

cherche à savoir. D’après lui, notre connaissance n’est que le résultat d’une commémoration 

de ce que notre âme connait mais qu’elle oublie sous l’emprise du corps. C’est donc une 

connaissance inconsciente qui toutefois peut remonter à la conscience par le truchement de 

l’effort, d’où la réminiscence.  

b. Leibniz et la théorie des petites perceptions : 

Leibniz constatait que nos perceptions conscientes sont constituées de tous petits éléments 

qui, eux, ne sont pas conscients : ainsi, lorsque je regarde un arbre, je ne distingue pas toutes 

les feuilles. Pour lui, les petites perceptions sont ces perceptions inconscientes dont la totalité 

constitue la perception. 



 

14 
 

De Platon à Leibniz, se dessine d’une manière ou d’une autre les trace d’une réalité présente 

en nous mais enfuis au plus profond de notre être et par conséquent, ignorée. Cependant, ces 

formes d’inconscients sont néanmoins différentes de ce que Freud désigne par l’inconscient. 

A cet effet, il ne faut pas confondre un phénomène inconscient et l’inconscient. 

 La naissance de la Psychanalyse 1.

Sigmund Freud est le père de la psychanalyse, une science psychologique et une technique de 

traitement des névroses (troubles affectives et /ou émotionnelles dont le sujet est conscient 

mais incapable de s’en débarrasser : phobie, obsessions), basées sur des méthodes 

d’investigation des processus mentaux. Grace à ces investigations, Freud à découvert les 

mécanismes de fonctionnement de l’inconscient. 

C’est dans l’exercice de sa fonction de médecin que Freud découvre l’existence des forces 

inconscientes qui troublent nos comportements mais par ignorance on les renvoie à des 

simples causes génétiques. Freud s’aperçoit que la parole en libre association des mots permet 

de soigner les patients souffrants des troubles psychiques. C’est ainsi que la psychanalyse est 

née. La psychanalyse se définit comme une science psychologique basée sur la méthode de 

traitement des troubles psychiques. Mais Freud et Joseph Breuer ont commencé leur 

expérience par la méthode d’hypnose (baisse de niveau de vigilance provoquée par suggestion 

et qui est marquée par une grande dépendance). L’hypnose consiste à plonger le patient dans 

un sommeil artificiel ou dans un état intermédiaire entre le sommeil et l’éveil qui les rend apte 

à admettre les suggestions de l’hypnotiseur. C’est ainsi que les deux médecins ont réussi à 

soigner une jeune fille qui avait les trouble de la morbidité oculaire. 

Mais ayant constaté que la méthode d’hypnose est un peu brutale, Freud élabore une autre 

méthode qu’on appelle la psychanalyse. La psychanalyse consiste à ramener un état 

inconscient en un état conscient c'est-à-dire d’amener le malade à retrouver par lui-même les 

souvenirs et les préoccupations qui l’obsèdent inconsciemment.  

Le psychanalyste fait parler librement le malade et lui demande de raconter ses rêves, lui pose 

des questions sur son passé. Ce faisant, le psychanalyste repère certains « actes manqués » qui 

peuvent être soit les lapsus, soit les oublis ou les rêves. Il les interprète afin de retrouver les 

souvenir refoulés susceptible d’être à l’origine du trouble de comportement. 

A cet effet, Freud propose l’analyse des actes manqués qui sont les manifestations 

inconsciente. Ces actes manqués sont entre autre: les lapsus, les oublis, les rêves, les 

névroses….     

 Les actes manqués 2.

Freud définit les actes manqués comme les petits incidents malheureux de la vie de tous les 

jours, les erreurs involontaires qui ont un sens mais l’on veut cacher à sa propre conscience et 

qui ont leur source dans le désir refoulé. 

a. Les lapsus :  



 

15 
 

C’est un mot latin qui veut dire action de glisser ou trébucher. Ce sont les erreurs du langage 

parlé ou écrit c'est-à-dire des fautes d’inattention dans la parole ou dans l’écriture. On dit ou 

on écrit un mot à la place d’un autre. Selon Freud, ces phénomènes ne sont pas gratuits. Ils 

traduisent nos désirs secrets. Par exemple en voulant appeler Isabelle, il prononce Elisabeth. 

Ainsi, il traduit un certain amour caché qu’il a avec Elisabeth. Les lapsus expriment une 

réalité cachée car ce sont des intentions que l’on veut cacher à sa propre conscience alors 

qu’elles ont leur origine dans les désirs refoulés. 

b. Les oublis : 

Sont chargés de sens et révélateurs d’un sentiment inconscient. L’oubli d’un nom, d’un 

rendez-vous ou la perte d’un objet sont des sentiments négatifs correspondant à des souvenirs 

désagréables du sujet. Par exemple la perte d’un objet manifeste une volonté inconsciente de 

la perte. L’oubli d’un  rendez-vous est aussi une manifestation inconsciente de refus. 

c. Le rêve : 

Il est interprété par trois manières : l’interprétation traditionnelle, scientifique et 

psychanalytique. Dans son interprétation traditionnelle, le rêve est comme une 

communication avec les puissances surnaturelles qui viennent nous communiquer le secret de 

la vie pendant le sommeil. Selon la science, le rêve est physiologique c'est-à-dire lorsque la 

conscience est fatiguée, elle perd la vigilance et les images mentales contenues dans la 

conscience nerveuse s’enchainent pêle-mêle. C’est ce qu’on appelle le rêve. Mais chez Freud, 

le rêve vient de nous même sous forme déguisée de nos désirs secrets « le rêve est la 

réalisation déguisée d’un désir refoulé » mais aussi « la voie royale d’exploration de 

l’inconscient ». L’intérêt du rêve selon Freud réside dans les désirs inconscients parce que 

refoulés à l’état de veille se satisfont dans le sommeil. C’est ainsi que Freud affirme « le rêve 

est le gardien du sommeil ». 

d. La névrose : 

Ce sont des troubles légers du comportement observés chez un sujet conscient mais incapable 

de s’en débarrasser. On peut citer entre autre la phobie et la manie. 

e. La phobie : 

Elle est la peur ou la crainte obsessionnelle de certains animaux (voire de leurs 

représentations). C’est ainsi que la peur de certains actes ou de certaines situations qui 

peuvent provoquer la fuite ou les cris. Nous pouvons citer l’agoraphobie qui est une névrose 

constituée par une peur des grands espaces découverts et des rassemblements humains (la 

peur de se mêler à la foule ou au public), ou la claustrophobie qui est au contraire la peur 

morbide des espaces closes. 

f. La manie : 

Elle est une folie ou un goût excessif, déraisonnable pour quelque chose par fois la moquerie. 

Par exemple : la mégalomanie qui est une folie de grandeur, une surestimation pathologique 



 

16 
 

que le sujet se forge de sa personnalité et de son importance par rapport aux autres dans une 

ambiance d’orgueil ou de vanité. Un mégalomane se croit toujours supérieur aux autres. La 

cleptomanie est une impulsion pathologique qui pousse certaines personnes à voler. Un 

cleptomane manifeste toujours son désir de soulagement dans le vol pour avoir la conscience 

tranquille.  

Quel que soit leur manière de se manifester, ces différents états portent toujours un sens qui 

demande une interprétation grâce à la psychanalyse. 

 La compréhension de l’inconscient selon Freud 3.

L’inconscient selon Freud est l’ensemble des réalités et des mécanismes psychiques 

échappant à la conscience. Il est constitué par les pulsions (innées) et les désirs refoulés 

(acquis). Quant à l’inconscience, elle est un état provisoire de suspension de la conscience 

(dans le sommeil, le coma, l’ivresse…), ainsi, celui qui est dans un état second est 

inconscient, mais ce n’est pas son inconscient qui l’explique. Face à une telle distinction, nous 

réalisons que : l’inconscient n’est pas simple absence, simple manque de conscience ; il n’est 

pas l’état de celui qui s’est évanoui, ou qui ignore les exigences morales ou le danger qui le 

menace. 

Au contraire, l’inconscient est constituée par les pulsions, des forces psychiques que je 

refoule, c'est-à-dire que je refuse de reconnaitre. Ces forces sont des désirs que j’expulse de 

ma « tête » sans même savoir que j’ai pris une telle résolution. L’inconscient est donc 

l’ensemble des forces pulsionnelles qui gouvernent l’individu à son insu. Ce sont des 

sentiments, des désirs, des souvenirs inavoués qui se développent au plus profond de nous et 

dont la satisfaction contrarie l’ordre moral et qui, de ce fait sont réprimés et ignorés. Ces 

désirs sont réprimés de manières inconsciente parce qu’ils heurtent les conventions sociales ; 

leurs satisfactions impliquent que l’individu enfreint (viole, transgresse, désobéit) aux 

interdits sur lesquels repose la société. Freud explique : l’homme a des désirs illimités. Mais 

certains de ces désirs sont contraires à la morale et aux interdits de la société. Alors, l’individu 

refuse de satisfaire ces désirs interdits, il les ignore et les boute hors de sa conscience. Les 

désirs refoulés ne partent pas définitivement. Ils se cachent dans la poubelle de l’inconscient, 

et à notre insu, surgissent de nouveau surtout dans le rêve.    

 La stratification du psychisme humain selon Freud 4.

Le concept de l’inconscient a été analysé par un psychologue français Pierre Janet. Pour lui, 

l’inconscient est le résultat d’une faiblesse de la pensée ou de la conscience c'est-à-dire, 

l’inconscient apparait lorsque la conscience trop épuisée, atténue son activité mentale. Pour 

Freud, l’inconscient est une instance fondamentale dans le psychisme humain. Autrement dit, 

il y a conflit entre les exigences sociales, morales et des désirs, des exigences somatiques qui 

cherchent à se réaliser. 

Le concept de l’inconscient selon Freud n’est pas une faiblesse de la conscience mais plutôt 

une dimension cachée de l’esprit humain. Pour ce faire, l’homme ne maitrise pas totalement 

ses actes et ses pensées. Il subit l’action des forces qui le poussent à agir.  



 

17 
 

Pour expliquer le fonctionnement du psychisme humain, Freud l’avait subdivisé en trois 

parties : la conscience, le préconscient ou subconscient et l’inconscient. Il est à remarquer que 

ces couches psychiques ne correspondent pas à des zones matérielles du cerveau. 

- La conscience est un système de perception et constitue une enveloppe périphérique 

autour de l’appareil psychique. Elle a pour fonction de savoir ce qui se passe en nous 

et en dehors de nous. La conscience doit adapter toutes les pulsions. elle est  régit par 

un principe de réalité. Elle sert de frontière entre le monde intérieur et extérieur. C’est 

elle qui capte les informations venant de l’extérieur. 

- Le préconscient ou subconscient est tout ce qui n’est pas saisie par la conscience. Il 

comprend ce qui n’est pas actuellement conscient mais pourrait le devenir. Il joue un 

rôle intermédiaire entre la conscience et l’inconscience. Il est le domaine des 

connaissances qui ne sont pas parvenues et un niveau assez clair. C’est le domaine des 

hésitations.  

- L’inconscient, inaccessible à la conscience est constitué par l’ensemble des contenus 

refoules par une censure c'est-à-dire tous les désires qui ne trouvent pas leur 

satisfaction.     

Ceci constitue ce que l’on appelle la première topique freudienne c'est-à-dire, la première 

représentation symbolique des différents lieux psychiques. A la fin de sa vie, Freud mit au 

point une nouvelle topique (la seconde) à savoir : le surmoi, le moi et le ça. 

a. Le surmoi : 

Il désigne l’intériorisation des exigences parentales, sociales et des principes moraux. Le 

surmoi est l’instance qui dès la plus petite enfance a intériorisé les interdits sociaux et 

parentaux et oppose une censure aux désirs ou représentations non conformes aux valeurs de 

l’éducation. Le surmoi est le juge intérieur qui s’exprime dans la conscience morale. Il refoule 

les causes du plaisir et joue un grand rôle dans les troubles de comportement parce qu’il 

oppose une censure aux désirs non conformes à la valeur morale et à l’éducation. 

b. Le moi : 

Il recouvre tout le système psychique (conscience, préconscient et inconscient). Il se confond 

à la conscience, à la pensée, à la volonté. Il joue un rôle médiateur en s’efforçant de concilier 

les intérêts divergents et même contradictoires (le prince du plaisir et le principe de la réalité) 

tout en tenant compte du moi extérieur. 

c. Le ça : 

C’est la partie la plus obscure, la plus impénétrable de notre personnalité. Il est le lieu des 

désirs inconscients refoulés, des pulsions sexuelles (la libido) et d’auto conservations et de la 

pulsion ou instinct de mort. Il obéit au principe des plaisirs. Le contenu du ça comprend tout 

ce que l’homme apporte dès la naissance. Il est amoral et est l’équivalent de l’inconscient.    

d. Résumé de la théorie freudienne du surmoi, du moi et du ça :  



 

18 
 

Le ça demande, le surmoi commande, autorise ou non. Le moi se trouve pris entre les 

exigences contradictoires du ça et du surmoi. Il y a équilibre psychique, il y a la santé chez 

l’homme quand la tentation entre ces trois instances n’existe pas. Cet équilibre n’est possible 

que si le moi sait satisfaire les besoins du ça dans le respect des normes du surmoi. C’est ainsi 

que Freud affirme : « le moi n’est pas le maitre de sa propre maison ».  

Tous les phénomènes psychiques selon Freud ont une signification cadrée et découvrable par 

la psychanalyse. Ainsi, il faut reconnaitre le rôle de l’enfance dans la formation de la 

personnalité. En effet, tout ce qui est revu par l’enfant par exemple les mauvais souvenir tel 

que les échecs scolaires, la perte précoce des parents, la déception amoureuse influence 

considérablement sa personnalité adulte. Dans la vie de chacun, le passé n’est jamais passé et 

surtout les événements de l’enfance jouent un rôle capital dans la vie future de l’individu. Les 

chocs psychologiques que l’enfant encaisse les premières années de sa vie, ses relations avec 

les parents sont importantes pour la compréhension de sa vie future et son comportement à 

l’âge adulte. Notre personnalité plonge ses racines dans notre enfance c'est-à-dire le passé 

gouverne notre vie à l’âge adulte. Raison pour laquelle un écrivain anglais Words Worth 

disait : « l’enfant est le père de l’homme ».    

 La sexualité infantile et le complexe d’Œdipe 5.

La psychanalyse freudienne soupçonne que les névroses ont leur racine dans l’enfance. En 

effet, pense Freud, la fonction sexuelle est présente dès la naissance et s’exprime à travers 

certaines fonctions vitales. Freud distingue dans la vie de l’homme quatre phases liées à 

quatre stades de son développement :  

a. Le stade buccal (0-1 an) : 

La libido envahit la région de la bouche. Pour Freud la succion du sein maternel (tétine) 

s’accompagne pour l’enfant d’une satisfaction sensuelle. La zone buccale est à cet âge la zone 

de plaisir par excellence. 

b. Le stade sadique-anal (1-3 ans) : 

La libido est basée dans la région de l’anus : l’enfant éprouve un plaisir particulier dans la 

défécation et aussi dans la destruction des objets ; il aime à casser, à détruire, à abîmer. 

c. Le stade libidinal ou stade œdipien (3-5 ans) : 

Ce stade pose le problème réel du sexe. L’enfant prend conscience de son individualité et de 

la différence de sexes. C’est à ce stade que se situe le complexe d’Œdipe.  

d. Le stade génital (7-12 ans) : 

Au sortir du stade sadique anal, l’enfant amorce le stade de latence ou le développement de la 

libido connait un temps d’arrêt et les souvenir de la sexualité infantile sont refoulés et détruits. 

Ce stade est marqué par le sentiment d’amitié et de soumission aux parents. Juste après cela, 

l’enfant tombe dans la sphère de la pré-puberté puis de la puberté. 



 

19 
 

e. Le stade de la pré-puberté/âge romantique : 

Commence entre 13-15 ans chez la fille et 15-17 ans chez le garçon. Il se caractérise par 

l’apparition des poils au pubis et le développement des organes génitaux. Pendant ce temps 

rejaillit encore le stade œdipien. L’enfant devient l’ennemi de son parent de même sexe. 

Souvent, il se bat avec ses parents. Il tombe amoureux des personnes fabuleuses ou des amis 

de classe. Il écrit des lettres d’amour qu’il n’enverra jamais.  

Mais Freud ne réduit pas la sexualité à l’acte sexuel ou aux organes génitaux. Pour lui, la 

sexualité englobe tout ce qui concerne le plaisir et Freud s’aperçoit que le psychisme humain 

est structuré de la relation entre l’enfant et ses parents. C’est cette relation que Freud appelle 

le complexe d’œdipe. Ce terme est venu de la mythologie grecque. Cette mythologie dit 

qu’œdipe avait tué son père Laïos pour épouser sa mère Jocaste. Cette histoire selon Freud est 

aussi l’histoire de chacun de nous. L’enfant se prend d’une affection exclusive au parent du 

sexe opposé et rejeté son parent du même sexe ; l’identification avec le parent du même sexe 

révèle un caractère d’hostilité, le désir l’éliminer et de le remplacer auprès du parent opposé. 

 La libido investit la zone génitale proprement dite. La puberté développe des nouvelles 

pulsions qui se heurtent à la censure sociale. La maturité des organes sociaux va permettre 

aux sujets normaux d’entrer dans le processus normal de la vie sexuelle adulte. Mais le désir 

sexuel ne serait vraiment humain et épanouissant que s’il est contrôlé par la raison et la 

volonté. Mal contrôlé, il peut aboutir à la perversion (homosexualité, sodomie, sadisme…). 

 Les critiques de Freud 6.

La psychanalyse freudienne malgré ses succès dans la guérison des névroses, a fait l’objet des 

nombreuses critiques négatives. Nous tenons quelques-uns qui sont entre autre : 

- Dans la psychanalyse même, les voix discordantes de Jung et Adler se sont élevées 

contre le rôle quasi exclusif accordé par Freud aux désirs sexuels. Ceux-ci 

reprochaient le rôle exclusif accordé par Freud au désir sexuel ;  

 

- Les philosophes de la liberté comme Alain et Sartre ont contesté la tendance de la 

psychanalyse à minorer l’homme, à le déresponsabiliser. Pour eux, l’inconscient n’est 

qu’un mythe, l’homme est un acteur conscient, connaissant pleinement les motifs et 

les conséquences de ses actes, donc, libre et responsable. Aussi, pensent-ils, cette 

conception de Freud menace et brise l’unité et la liberté du sujet. Alain critique la 

diabolisation qui accompagne la notion de l’inconscience donnant l’impression d’avoir 

un autre Moi. Pour lui, l’inconscient n’est que l’effet du corps et des instincts que l’on 

peut maitriser par la volonté.de même, pour Sartre, l’inconscient n’est qu’une conduite 

de « mauvaise foi » que l’homme adopte pour refuser sa liberté, en faisant semblant de 

ne pas être conscient de ce qu’il est et de ce qu’il fait. Par conséquent, pour Alain et 

Sartre, l’importance accordée à l’inconscient réduit la liberté et la responsabilité de 

l’homme. On cherche vite des excuses à ses conduites en s’abritant derrière 

l’inconscient ; 

 



 

20 
 

 

- Il est bien vrai que Freud n’encourage pas l’homme en accordant plus de crédit à 

l’inconscient et le déresponsabilisant par-là, cependant, la psychanalyse invite à une 

meilleure connaissance de soi et à une plus grande maitrise du sujet. Il s’agit pour 

Freud de dénoncer l’illusion faisant croire au sujet qu’il est transparent à lui-même et 

parfaitement maitre de ses pensées ; 

 

- Par ailleurs, l’inconscient « dépersonnalise » l’homme ; il ne se possède plus. Car, 

désormais, dit Alain, « un autre moi me conduit qui me connait et que je connais 

mal ». l’inconscient se comporte comme un fantôme. Il agit en moi sans moi et malgré 

moi. Nous ne sommes donc pas entièrement libres et maitres de nous-mêmes. Pour 

Alain, la plus grave erreur est de croire que « l’inconscient est un autre Moi ; un Moi 

qui a ses préjugés, ses passions et ses ruses ; une sorte de mauvais ange, diabolique 

conseiller » ; bref, un malin génie. On pourrait penser en général que l’inconscient 

dégrade l’homme au rang d’un animal ignorant les raisons profondes de sa conduite. 

 

 Conclusion générale : III.

Pour la pensée classique (Descartes), l’homme est un être pensant, conscient qui agit 

toujours en connaissance de cause de façon libre et volontaire. La raison est son maitre. 

En même temps, cette conscience est extériorité, car toute conscience est intentionnelle, 

une présence au monde (Husserl). La conscience permet à l’homme de se connaitre et de 

voir d’une manière transparente tout ce qui se passe en lui et autour de lui. Mais avec la 

découverte de l’inconscient, Freud a révélé les insuffisances de notre fonctionnement 

psychique.   

Pour le courant psychanalytique (Freud), l’homme est désir, pulsion et recherche de 

plaisir. L’inconscient guide l’homme et le rend étranger à lui-même. Le lapsus, les actes 

manqués, les rêve…  deviennent des lieux où l’homme peut se découvrir et se connaitre ; 

ce sont des faces cachées d’un moi qui s’ignore. En ce sens, nier l’existence de 

l’inconscient n’explique pas l’ensemble des phénomènes psychiques. Toutefois, il faut 

reconnaitre que c’est la conscience qui fait de l’homme un être de raison, pensée et qui 

exprime cette pensée par le langage. 

Sujets de réflexion : 

1- La conscience et l’inconscient parlent-ils le même langage ? 

2- Qu’en pensez-vous de cette affirmation de JP Sartre : « être une conscience, c’est 

s’écarter vers le monde ». 

3- La conscience morale n’est-elle qu’un produit des circonstances sociales ? 

4- Peut-on parler d’un inconscient psychique ? 

5- Commentez cette pensée de Henry Bergson : « la conscience est un trait d’union entre 

ce qui a été et ce qui sera ; un pont jeté entre le passé et l’avenir » 

6- L’homme est-il le maitre de ses pensées et de ses actes ? 



 

21 
 

7- Expliquez et discutez cette pensée de Freud : « le moi n’est pas le maitre dans sa 

propre maison ». 

 

CHAPITRE 3 : LE LANGAGE 

Objectifs du cours : 

- Bien percevoir que le langage n’est pas un simple instrument dont la pensée pourrait 

se passer ; 

- Saisir l’importance du langage pour la philosophie mais aussi les risques liés à cette 

importance du langage. 

Pistes de réflexion : 

- Est-il possible de penser sans les mots ? 

- Peut-on dire que l’on pense d’abord et que l’on se sert ensuite des mots pour 

extérioriser sa pensée ? 

- Peut-on dire que l’homme est le seul animal qui parle ? 

Introduction Générale 

La thématique de l’origine et de la variété des langues est aussi vieille que la philosophie elle-

même.  Mais elle n’a pas perdu de sa complexité au cours des siècles.  Au contraire, l’avancée 

des recherches biologiques l’a rendue plus aporétique.  Pour cause, il a été démontré que notre 

aptitude à parler n’est pas uniquement le fait du dispositif neurobiologique (langue, dents, 

cordes vocales, nerfs, etc.) que la nature nous a octroyés.  La possibilité de parler suppose 

également la capacité de mettre en valeur cet appareillage neurobiologique8. Les avis sont 

partagés sur la question de l’origine des langues9.  Ces différents avis posent la nécessité 

d’une réflexion sérieuse sur le langage.  Plusieurs questions se posent : d’abord, concernant 

l’origine du langage. Le langage est-il naturel ? Ou bien est-il une création de l’homme ? 

L’homme parle-t-il parce qu’il pense ou pense-t-il parce qu’il parle ? Autrement dit, quels 

sont les rapports qui existent entre le langage et la pensée ? Ces questions guideront notre 

analyse sur cette thématique.  

                                                           
8 A vrai dire, les animaux ont des dents, une langue, des cordes vocales, des nerfs, etc. comme nous.  Pourtant ils ne 
parviennent pas à parler.  Cela revient à dire que la possession de cet « arsenal » neurobiologique n’implique pas la 
capacité de s’en servir.  Pour parler il faut donc l’intervention de quelque chose d’autre qui soit extra- et supra- 
biologique. (Cette réflexion est de J.-J. Rousseau.  Il la fait dans le but de montrer que la parole est l’émanation de la 
pensée). 
9 D’aucuns pensent que le désir d’exprimer ses besoins et ses passions a contraint l’homme d’user du langage.  Jean-
Jacques Rousseau est de ceux-là.  Selon lui, « Ce n’est ni la faim, ni la soif, mais l’amour, la haine, la pitié, la colère qui 
(…) ont arraché [aux hommes] les premières voix »9.   

D’autres défendent plutôt la thèse de l’innéité du langage chez l’homme.  C’est le cas de l’ethnologue et 
préhistorien français A. Leroi-Gourhan.  Pour lui, il ne fait l’ombre d’aucun doute que le premier homme savait 
parler.  A en croire Leroi-Gourhan, le langage du premier-né de la race humaine ne différait pas trop du nôtre. 

D’autres encore classent l’origine du langage au nombre des hasards dérisoires de l’évolution humaine.  Jacques 
Monod fait un exposé très convainquant de ce point de vue dans Le hasard et la nécessité (Essai sur la philosophie naturelle 
de la biologie moderne, Ed. du Seuil, 1970, pp. 142-151). 



 

22 
 

 Le langage, la langue et la parole 1.

Ces trois mots sont des termes bien souvent utilisés indifféremment. Pourtant il existe une 

nuance entre elle comme l’a montré le linguiste français  Ferdinand de Saussure. 

Pour lui, la langue est «  un ensemble de conventions nécessaires adoptées par un corps 

social ».Il s’agit donc de codes verbaux articulés commun à un groupe linguistique, lui 

permettant de communiquer. Cet ensemble de codes a un caractère préétabli et conventionnel. 

On nait dans une langue. La langue est toujours et déjà là. Le caractère conventionnel de la 

langue n’est pas à entendre comme résultant d’un consensus ou d’un compromis. Il s’agit 

plutôt d’une compréhension commune tacite que l’on trouve déjà et toujours là. 

Ferdinand de Saussure trouve à la langue de l’arbitraire, notamment dans le lien entre les 

signes linguistiques et ce qu’ils signifient. Il n’y a pas de lien nécessaire entre le signifiant et 

le signifié. Par exemple, le signifiant est la forme matérielle du mot constitué de lettres (forme 

écrite de la langue) ou de son (forme orale) « homme » n’a rien de commun avec le signifié 

qui est la représentation mentale qui donne son sens au mot « homme » qu’il ne faut pas 

confondre avec le référent qui est la réalité que le mot désigne. Par ailleurs, d’une langue à 

une autre le signe linguistique change. 

Emile Benveniste n’est de cet avis. Le signifiant et le signifié vivent une certaine symbiose 

dans la conscience humaine. Leur lien psychologique n’est pas arbitraire car le signifiant est 

forcément identique au signifié dans notre esprit. 

Quant à la parole, De Saussure la considère comme étaient la mise en œuvre individuelle de la 

langue. Si la langue est définie au niveau du groupe social, la parole est définie au niveau 

individuel : c’est l’individu qui, par la parole met en pratique la langue. La parole a aussi un 

caractère actif contrairement à la langue car elle peut faire évoluer la langue. Si l’homme n’a 

pas d’emprise sur la langue, il a le pouvoir de faire évoluer la parole. Le Boudouma évolue au 

fil des générations tandis que la langue Boudouma est une langue dans laquelle on est né. 

Le langage enfin englobe la langue et la parole. C’est un «  système de signe exprimant des 

idées ».Si la langue est un système d’expression verbale et articulé, mieux le langage est un 

système de signes qui permet la communication. 

La distinction entre la langue et le langage se manifeste aussi par les sciences qui les étudient ; 

la langue est étudiée par la linguistique tandis que le langage est étudiée par la sémiologie (la 

science des signes). 

 Un faux problème : l’origine du langage. 2.

La problématique de l’origine du langage n’est qu’un faux problème. Rousseau montre que 

lorsqu’on cherche à établir l’origine du langage, on tombe dans un cercle d’aporie 

(contradiction logique qui conduit à une impasse du raisonnement) car le langage apparait 

comme nécessaire à sa propre invention. Il essaie cependant dans l’Essai sur l’origine des 

langues, de montrer que ce sont les passions qui ont donné naissance aux premières langues : 



 

23 
 

« ce n’est ni la faim, ni la soif, mais l’amour, la haine, la pitié, la colère qui ont arraché 

leurs premières voix. » ce qui signifie que le langage n’étant pas né des besoins, la 

satisfaction de besoin ne nécessitant nullement son expression, le langage n’est pas naturel. 

La pensée de Rousseau s’éloigne de celle d’Aristote qui conçoit l’homme comme un animal 

politique, un être fait pour vivre et communiquer avec autrui. Avec Aristote, nous pouvons 

définir l’homme comme un animal qui parle. Pour Rousseau, en revanche, c’est la vie en 

société qui fait que l’homme devient un animal qui parle. 

 L’homme est un être qui parle 3.

Bergson définissait l’homme d’abord comme un homo-faber, fabricateur d’outils et inventeur 

de la technique. Pour Lévi Strauss, l’homme est un locuteur plus fondamentalement encore 

qu’un fabricateur de machines. L’homme est avant tout un être qui parle. 

Le langage animal est stéréotypé, inchangeable car étant inné, lié à chaque espèce. De plus, 

chez les animaux le dialogue n’est pas possible. Lorsqu’ une abeille, par un signe bien 

déterminé indique la direction d’une fleur, elle ne reçoit de réponse qu’une conduite et un 

signe réciproque. Les autres abeilles prennent la direction indiquée. Enfin, les cris émis par les 

animaux pour communiquer ne peuvent pas être décomposés en unités infiniment 

combinables comme le peut la langue humaine. En effet, l’homme par sa raison, peut 

combiner des phonèmes pour produire une infinité de mots. 

 Les fonctions et pouvoirs du langage. 4.

On nous reprochera peut être de réduire ici le langage à ce qui n’est qu’une de ses fonctions, 

la communication. On nous fera observer qu’à côté de son rôle de communication, 

d’information, le langage a aussi une fonction expressive. Maurice Merleau Ponty remarque 

qu’ avant d’être au service de la communication, le langage est «  une manière pour le corps 

humain de vivre et de célébrer le monde ». Le mot joue et mine le monde autant qu’il le 

signifie. A cette fonction expressive, se rattache la fonction magique du langage. Le mot, en 

se détachant de la chose, parait aisément la dominer, la gouverner. Il dit ce qui n’est pas 

encore et ressuscite ce qui a disparu. Bien de mythologies ont fait de la parole, la source 

créatrice du monde. 

On pourrait encore lier à la fonction magique du langage sa fonction esthétique. Le pouvoir 

d’incantation du langage ne s’est-il pas conservé dans la poésie ? Les chants du poète se sont 

en latin des carmina, des « enchantement ».  

Mais les fonctions expressives, magique, esthétique du langage suppose elle-même comme 

condition fondamentale sa fonction de communication. Si l’on exprime, si l’on mine les 

choses c’est toujours pour un auditeur, un spectateur. Les incantations magiques supposent 

elle aussi une relation, une communication d’un certain genre entre le sorcier et sa victime. Le 

langage sous toutes ses formes est toujours étroitement lié à la vie sociale des hommes. Et 

comme le dit André Martinet « c’est la communication (…) qu’il faut retenir comme la 

fonction centrale de cet instrument qui est la langue. ». 



 

24 
 

 Le langage et la pensée. 5.

On pourrait conclure de la multiplicité des codes signifiants dont l’homme fait usage, de la 

multiplicité des langues elles-mêmes si l’on ne considère que la parole, il y a une certaine 

transcendance de la pensée sur son instrument linguistique. La pensée précède le langage ; 

j’en fais l’expérience semble-t-il quand je cherche mes mots, quand j’ai une idée que je ne 

parviens pas à exprimer que j’habille successivement de termes impropres qui ne me satisfont 

pas et que je rejette tour à tour. On dit que « si la pensée cherche ses mots, c’est qu’elle les 

précède ». 

La transcendance de droit de la pensée sur le langage n’implique pas chez l’individu lui-

même membre d’une société où l’on parle, une antériorité de la pensée par rapport au langage. 

Le sens commun suppose que nous pensons d’abord et qu’ensuite nous habillons notre pensée 

des mots. C’est dans cette perspective que, Oscar Wilde disait « nos pensées naissent tout 

habillées ». 

Dans ce contexte, comment expliquer notre incapacité à expliquer certaines pensées, surtout 

celles qui touchent à notre vie intérieure ? Hegel cependant réfute cette thèse et déclare qu’on 

ne peut penser qu’avec des mots. C’est par des mots que le sujet pensant donne une forme 

objective à ses pensées. C’est pourquoi dit-il : « Vouloir penser sans les mots, c’est une 

tentative insensée ». 

 De l’importance du langage 6.

Par le langage, nous pouvons nommer les choses, classer les idées, et par le fait même, 

dominer le monde.  Le langage occupe une place privilégiée dans la culture -entendue ici 

comme un « ensemble de moyens dont disposent les hommes pour modifier la nature à leur 

avantage »-.  Les racines les plus solides de toute culture sont enfouies dans les profondeurs 

de la langue.  C’est dans les méandres de la langue que se dessinent à la fois le ridicule et le 

génie des projets humains.  Là que mijotent les calculs mesquins et les initiatives 

désintéressées.  Pour montrer comment la langue promeut la culture, Emile Benveniste 

affirme ceci : « Par la langue, l’homme assimile la culture, la perpétue ou la transforme.  Or 

comme chaque langue, chaque culture met en œuvre un appareil spécifique de symboles en 

lequel s’identifie chaque société »
10

. 

Le pouvoir des mots est beaucoup plus immense que nous ne l’imaginons.  C’est au travers 

d’eux que se structure la perception de l’univers d’un tout peuple.  Ainsi, apprendre une 

langue c’est toujours plus qu’apprendre de simples mots et tournures linguistiques.  En 

apprenant une langue on  accède à l’univers symbolique et métaphysique du peuple qui la 

parle.  Le propre de la langue est d’être le repaire des us, de la vision du monde, des rêves et 

des désespoirs du groupe social auquel elle "appartient".  Voilà pourquoi, à proprement parler, 

une langue ne se traduit jamais.  Mais elle se comprend. « Toute traduction est une trahison ». 

                                                           
10 E. BENVENISTE, Problèmes de linguistique générale, Gallimard, 1966, Tome 1, p 30. 



 

25 
 

La langue peut aussi être utilisée à des fins de domination sociopolitique
11

.  Très souvent il 

arrive que la langue aggrave la fracture sociale en radicalisant les affrontements 

interethniques et en alimentant les intégrismes de toutes sortes.   La langue crée toujours un 

« nous » qui s’oppose à un « eux ».  Les classes sociales se reconnaissent aussi à la manière 

de faire usage d’une langue.  Aussi les classes aisées, ainsi qu’une bonne partie de celles 

moyennes, prétendent parler la langue "pure" (la langue classique, telle que consignée dans 

les grammaires et les dictionnaires de référence).  Le bas peuple trouve sa joie à parler l’argot 

ou la langue sous sa version la plus courante.  En un mot, la prise en compte des facteurs 

linguistiques dans la résolution des conflits peut être salutaire. 

Grâce au langage nous pouvons agir sur les personnes et sur le monde.  Dans le premier cas 

on se réfère, par exemple, aux propos qu’un locuteur peut adresser à un récepteur.  Ces mots 

ont obligatoirement une incidence sur lui.  Ils peuvent l’enchanter ou l’énerver, le flatter ou 

l’offusquer, selon qu’ils sont courtois ou méchants
12

.  Dans le second cas les mots deviennent 

des « actes du langage ».  Ils revêtent leur fonction performative : ici les mots réalisent ce 

qu’ils disent
13

.  Le langage révèle aussi son importance à travers sa fonction thérapeutique.  

Conclusion générale 

Au terme de ce chapitre, force est de constater que par ses facultés intellectuelles, l’homme 

est doté d’un grand pouvoir d’ouverture au monde et de connaissance que n’ont pas les autres 

êtres. 

Le langage humain est une condition non seulement nécessaire à l’expression de la pensée 

mais surtout à son élaboration. La question de l’origine du langage nous conduira 

nécessairement à une aporie car le langage apparait comme nécessaire à sa propre invention. 

L’essentiel, c’est de bien utiliser le langage d’autant plus que pensée et langage  sont 

identiques. Il est important de souligne que le langage est une spécificité humaine mais nous 

ne pouvons guère le réduire au simple rôle d’instrument de la pensée. 

Sujets de réflexion 

1- Parler, est-ce le contraire d’agir ? 

                                                           
11 Beaucoup de dirigeants politiques à travers le monde, surtout ceux des pays islamiques et hispanophones  
(Mahmoud Ahmadinejad, Hugo Chavez, Evo Morales, Hassan Nastrallah, etc.), considèrent l’Anglais comme une 
langue de la domination. D’autant plus que les défenseurs du mondialisme et de l’économie libérale le présentent 
comme la langue du village planétaire (Global village).  Du moins, selon les analyses de Samuel Huntington faites dans 
Le choc des civilisations. 
12 Une parole réconfortante peut faire beaucoup de bien à qui elle est adressée.  Des encouragements sincères, des 
félicitations méritées, des compliments vrais, sont autant de choses qui nous réchauffent le cœur et nous donne la 
joie de vivre.  Au contraire, les paroles méchantes sont destructrices.  Les injures, les moqueries, les propos 
calomnieux, blessent notre amour-propre et nous couvrent de honte.  Avec les mots on peut conduire autrui en 
enfer  ou au paradis. 
Les grands flatteurs, comprenez les personnes qui savent obtenir ce qu’elles veulent, ont l’art de manier les mots 
pour s’attirer la confiance et l’affection de ceux qui les écoutent.  Ils ont découvert la magie des mots.  Cf., à titre 
illustratif, Le corbeau et le renard de La fontaine ou le Poème de Parménide dans lequel le Kouros recourt à des propos 
cajoleurs pour séduire les filles du soleil. 
13 Exemple : « Au nom de pouvoirs qui m’ont été conférés, je vous déclare mari et femme »,  « Je déclare cette année 
académique ouverte ».  Les philosophes anglo-saxons, notamment Searle et Austin, ont aidé la philosophie à 
découvrir la performativité du langage : parfois le langage actualise ce qui est dit. 



 

26 
 

2- Le langage nous trahit-il ? 

3- Le langage sert-il à parler ou bien à penser ? 

4- Le silence ne dit-il rien ? 

5- Le langage peut-il garantir la communication entre les hommes ? 

6- Est-il possible de connaitre une société en ignorant sa langue ? 

7- Y-a-t-il quelque chose que le langage ne puisse dire ?   

 

CHAPITRE 4 : AUTRUI 

Objectifs du cours : 

- Constituer autrui en problème philosophique ; 

- Comprendre pourquoi, en quoi et sous quelles formes « autrui » présente un problème 

philosophique ; 

- Explorer la dimension philosophique de notre rapport à autrui. 

« Autrui est le médiateur indispensable entre moi et moi-même. » (Jean-Paul Sartre). 

Pistes de réflexion : 

- Pourquoi me faudrait-il un médiateur entre moi et moi ? comment pourrait-il être 

« indispensable » ? 

- De quel « autrui » s’agit-il ? de n’importe quel autre homme indifférent, ou bien y a-t-

il des situations et des personnes privilégiées ? (autrui est-ce celui que je regarde, celui 

que je combats, ceux avec qui je construis ma vie, ceux qui me jugent, etc. ? 

- Quelle est la modalité de cette médiation : amicale ? conflictuelle ? 

- Sartre est aussi l’auteur de la formule célèbre : « l’enfer, c’est les autres. » y a-t-il une 

contradiction entre ces deux affirmations, ou bien au contraire disent-elles au fond la 

même chose ? 

Introduction générale : 

Par le terme « autrui », nous désignons les autres êtres humains, nos semblables. En effet, 

l’homme n’est pas seul au monde. A ce titre, il possède certaines tendances et sa manière 

d’être naturel se trouve modifier par les exigences de la vie en société c'est-à-dire les manières 

de penser, d’agir propres à chaque individu dépendent de sa situation sociale. Selon les 

sociologues, l’homme ne serait même rien de plus que ce que fait son groupe social. Les 

autres, notre entourage, notre famille interviennent dans la construction même de notre 

personnalité. En s’identifiant à ses parents ou à certains membres de son entourage, l’enfant 

s’achemine vers la construction de sa propre personnalité. Ceci montre que l’homme n’est pas 

fait pour vivre seul. Il a besoin des autres non seulement dans l’entraide et la coopération mais 

aussi pour se modeler et partager le sentiment d’exister. A cet effet, autrui est-il mon 

semblable ou différent de moi ? Pourrais-je vivre sans aucune relation avec d’autres 

humains ? Quel type de rapport le moi entretient avec l’autre ? Si l’homme était seul au 



 

27 
 

monde, y aurait-il un sens à penser, à agir, à parler ? Face à ces problèmes, il faut souligner 

que l’existence d’autrui peut- être source de conflits mais aussi de partage. 

I. LA CONNAISSANCE D’AUTRUI 

 Qui est Autrui ? 1.

Autrui, c’est l’autre, mon prochain qui n’est pas moi. Autrui est mon semblable (c’est aussi 

moi et aussi un non moi). Il faut qu’autrui soit à mes côtés pour me permettre de me connaitre 

comme le disait Aristote : « Autrui est le miroir qui me permet de découvrir  mon visage ». 

En effet, la connaissance de soi résulte de la contemplation de soi ; or, il est impossible sinon 

difficile de se contempler soi-même. 

N’est – il pas vrai que nous faisons souvent des reproches aux autres sans nous rendre compte 

que nous commettons les mêmes erreurs ? Autrui désigne un autre moi c'est-à-dire un sujet 

autre que moi-même doté lui aussi d’une conscience lui permettant de se présenter sa propre 

individualité. Autrui n’est ni autre que moi ni identique à moi, il est alter-ego c'est-à-dire « un 

autre moi » d’une part et « autre que moi » d’autre part. Jean-Paul Sartre, fasciné par cette 

duplicité d’autrui le définit comme suit : « Autrui c’est l’autre, c’est-à-dire moi qui n’est pas 

moi ».  Autrui peut être saisi de deux façons.  Soit à partir de sa ressemblance à moi, soit à 

partir de sa différence d’avec moi.  Cette analogie ne donne qu’une certaine connaissance 

d’autrui. Elle n’épuise pas cette connaissance.  C’est pourquoi Maurice Merleau-Ponty nous 

prévient que « le deuil d’autrui et sa colère n’ont jamais le même sens pour lui que pour 

moi.  Pour lui ce sont des situations vécues, pour moi ce sont des situations appréhendées.  

Oui si je peux par un mouvement d’amitié participer à ce deuil et à cette colère, ils restent 

le deuil et la colère de mon ami Paul »
14

. Donc Il est à la fois proche et lointain, familier et 

étranger et apparait comme une figure énigmatique (difficile à comprendre ou à expliquer), à 

la fois fascinante et inquiétante. 

Autrui est comme un miroir qui permet la connaissance de soi. Il permet de se mesurer, de se 

juger et de se situer dans une société. 

 Comment reconnaitre l’existence d’autrui ? 2.

René Descartes fait d’autrui un être second, par rapport au « Je ». Il le relègue au second plan. 

Dans son livre «  méditation métaphysique », il souligne que ce qui m’assure mon existence, 

c’est ma conscience. Pour lui, l’existence de ma conscience est la seule certitude qui ne laisse 

planer aucun doute sur mon existence. La pensée se pensant c'est-à-dire faisant flexion sur 

elle-même ne peut établir  l’existence d’autres choses en dehors d’elle-même. Cette 

conception de Descartes est qualifiée de solipsisme (solus= seul ipsé= soi-même) c'est-à-dire 

fermer dans la solitude dans son intériorité, incapable de s’ouvrir aux autres, d’admettre 

l’existence des autres. A cet effet, l’existence d’autrui est-elle problématique ? 

                                                           
14 M. MERLEAU PONTY, La phénoménologie de la perception, 1945, p. 409. 



 

28 
 

L’existence d’autrui peut par contre être considérée comme une certitude ; avant de nous 

connaitre nous-même, d’avoir conscience de notre moi, autrui s’impose à nous. C’est le point 

de vue d’Edmund Husserl. (Husserl rompt ainsi avec la tradition inaugurée par Descartes qui 

fait du sujet le point de départ, le fondement originel de la vérité). A la solitude du cogito, il 

oppose l’intersubjectivité (communication qu’établissent les consciences entre elles) à savoir 

l’idée selon laquelle c’est l’accord possible sur un monde commun qui garantit la possibilité 

de la vérité. Sans autrui, le monde serait réduit à ma simple représentation. Pour lui, autrui est 

une certitude première qui précède toutes les autres connaissances. On ne peut parler d’une 

intériorité exclusive de la conscience surtout que l’homme est dans le monde et dans son 

rapport au monde, il ne peut s’enfermer sur lui-même. L’homme doit se livrer plutôt à un 

commerce de relation puisque le monde extérieur est pour lui un miroir à travers lequel il se 

reflète et grâce auquel il réfléchit, sans quoi l’homme n’aurait aucune idée de l’autre. Sans 

l’existence d’autrui, l’homme ne pourrait pas même se constituer ; par exemple le cas des 

enfants sauvages qui n’ont pas vraiment pu s’humaniser à cause de l’absence de tout contact, 

de toute relation avec leur semblable. 

Sartre, à la suite de Husserl reprochera également à la démarche cartésienne de chercher à 

démontrer ce qui est donné. Autrui et le monde sont toujours déjà là. La subjectivité est en 

réalité d’emblée une intersubjectivité. L’existence d’autrui et la mienne propre est un fait, 

d’où la notion de facticité d’autrui. 

II. LES DIFFERENTS TYPES DE RELATIONS DU MOI AVEC AUTRUI. 

 Autrui, source de conflit et condition de la conscience de soi : 1.

Dans son livre phénoménologie de l’esprit, Hegel  a fait l’étude des relations entre les 

hommes à travers la dialectique « du maître et de l’esclave ». Par cette dialectique, Hegel 

montre comment le conflit est à la base de ma relation à autrui.  Ici la reconnaissance d’autrui 

passe avant sa connaissance.  Hegel part du principe selon lequel il y a presque toujours un 

conflit lorsque deux hommes se rencontrent.  Ils se livrent une lutte à mort.  Au terme du 

combat, on a un vainqueur (celui qui n’a pas craint de risquer sa vie, celui qui préfère mourir 

plutôt que de vivre dans l’esclavage : le maître) et un vaincu (celui qui préfère l’esclavage à la 

mort : l’esclave).  L’esclave reconnaît la grandeur du maître et se met à son service.  Mais en 

travaillant l’esclave apprend à se connaître, à se maîtriser et à dominer le monde.  Le maître 

ne peut plus se passer de lui.  Ainsi l’esclave devient « le maître du maître ».  L’esclave 

devenu maître du maître ne peut tout de même pas se passer de sa dépendance vis-à-vis du 

maître.  Au fond ils deviennent interdépendants
15

. 

Sartre dans son livre l’être et le néant confirme le caractère conflictuel de la relation avec 

autrui à travers la manifestation du regard. Selon Sartre, le regard d’autrui me dépouille de 

moi-même, me gêne et me prive de ma liberté. En effet, lorsque je suis seul, je m’épanouis 

mais devant l’autre, son regard m’inquiète, me menacent et je me sens prisonnier de ce 

regard. Ainsi, entre moi et autrui, la communication n’est pas pacifique, raison pour laquelle 

                                                           
15 C’est à ce niveau qu’intervient la synthèse. 



 

29 
 

Sartre affirme dans son livre Huis clos « l’enfer c’est les autres » ou « le regard d’autrui ne 

fait peur car il est angoissant » confie-t-il dans Huis clos. 

 Autrui, source d’amour et exigence morale : 2.

Il est vrai que certains regards constituent une menace, source de conflits. Par exemple le 

regard S’il y a aussi l’aspect affectif des regards. De nombreuses rencontres amoureuses ont 

commencé par le regard. Ainsi, la relation d’amour est marquée par la concorde avec autrui. 

Celui qui aime vraiment cherche le bien de son bien aimé ; l’amour est altruiste (généreux). 

Quant à l’amitié qu’Aristote définit comme sentiment de bienveillance actif et réciproque, 

c’est ce qu’il y a de plus nécessaire pour vivre. Pour vivre une véritable amitié, il faut éviter 

l’amitié de profit basé sur l’argent et le sexe ; le vrai amour c’est l’amour gratuit et dans cet 

amour il y a renoncement des intérêts au profit du sacrifice de soi pour son ami. Un ami c’est 

celui pour lequel nous éprouvons affection et sympathie à ne pas confondre avec la 

camaraderie basée sur une relation de profit. Par exemple les camarades de classe, du sport, 

de parti politique. 

Ainsi pour Kant, le devoir de l’homme est de traiter autrui comme une fin mais jamais comme 

un simple moyen. Selon lui, autrui est une personne et non une simple chose. Car, les choses 

n’ont qu’une valeur relative alors que les personnes ont une valeur absolue. En effet, les 

conditions sociales, les échanges économiques reposant sur une entraide font que les hommes 

se considèrent comme des moyens. Mais la conception d’Emmanuel Kant du devoir interdit 

de réduire autrui au simple moyen. Pour lui, autrui est un être raisonnable, une personne libre 

qui doit être respectée comme une fin en soi ; une valeur non relative mais inconditionnelle. 

C’est pourquoi Kant affirme : «  Agir de telle sorte que tu traites l’humanité en toi et chez 

les autres (dans la personne d’autrui), toujours comme une fin mais jamais comme un 

moyen ». (2
ème

 maxime de Kant). 

Conclusion générale : 

Il est vrai que l’enfer c’est les autres selon la formule de JP Sartre dans la mesure où l’autre 

est mon juge. Mais en réalité, c’est toujours moi - même qui me juge à travers le regard des 

autres. Ainsi, le rapport avec autrui est un rapport des conflits, un obstacle à mon 

épanouissement. Ce conflit peut être un moyen d’acquisition des biens et condition de 

formation de soi. Mais il faut aussi reconnaitre en autrui une personne, une fin en soi et une 

valeur absolue. Telle est la valeur morale d’autrui selon la conception de Kant. 

Sujets de réflexion : 

1- Dans quel sens peut – on dire qu’autrui est un autre moi ? 

2- Appréciez ces jugements de JP Sartre : «  l’essence des rapports entre les hommes 

n’est pas la communauté, c’est le conflit ». 

3- Faut-il respecter en autrui le semblable ou l’être différent ? 

4- Que pensez-vous de cette affirmation de Antoine de Saint Exupéry : « S’aimer, ce 

n’est point se regarder les uns les autres, c’est regarder ensemble dans la même 

direction ». 



 

30 
 

5- Le conflit est-il le fondement de tout rapport avec autrui ? 

6- Autrui est-il condition ou limite de ma liberté ? 

7- Autrui est-il un obstacle à mon épanouissement ? 

8- Des relations sans domination sont-elles possibles entre les hommes ? 

 

CHAPITRE 5 : NATURE, CULTURE ET CIVILISATION 

Introduction générale : 

D’une manière générale, les deux concepts nature et culture vont de pair. Leur étude est 

indispensable à la connaissance de l’homme et du monde. Ce sont des termes qui évoquent 

l’opposition entre ce qui est donné et ce qui est élaboré. 

Les dimensions dans lesquelles vit l’homme sont multiples ; il évolue dans un espace ou le 

milieu naturel exerce une influence sur lui ; il poursuit ses activités au sein d’une société dont 

il fait partie, il tente de s’identifier avec les autres membres de son groupe ; il coopère avec 

eux pour son maintien et sa continuité. 

Historiquement, ce sont les progrès et les échanges qui vont amener les penseurs du 18
eme 

siècle à s’intéresser à ces deux notions et surtout à celle de la nature afin de savoir s’il existe 

une nature humaine ? S’il en existait, comment-est-elle ? Les cultures s’égalent-elles ou sont-

elles identiques ? Si non, qu’est-ce qui est à l’origine de leur différence ? A cet effet, peut-on 

définir l’homme par la nature ou par la culture ? 

Ainsi, nous allons d’abord définir les termes nature, culture et civilisation avant de montrer 

que l’homme est un être producteur de culture. 

 Définition des concepts : I.

 La Nature. 1.

La nature renferme une multitude de sens. On y trouve d’abord un sens physique ou la nature 

désigne l’ensemble des êtres créés, l’univers matériel, bref : le cosmos. La nature désigne 

ensuite ce qui constitue la structure essentiel d’une chose, l’ensemble des caractéristiques qui 

permettent d’identifier ou de définir une chose. Exemple : nature d’un animal, d’un homme. 

Dans ce sens, la nature renvoie à tout ce qui est biologique, inné, instinctif, spontané ; par 

exemple, ce qui est donné sans intervention de l’homme. D’où la définition de Lévi- 

Strauss, «  la nature, c’est tout ce qui est en nous par hérédité biologique ; la culture, c’est au 

contraire tout ce que nous tenons de la tradition externe ». En un autre sens, Descartes définit 

la nature comme « l’ordre et la disposition que Dieu a établi dans les choses créées ». D’âpres 

Malebranche, « ce qu’on appelle nature n’est pas autre chose que les lois générales que Dieu a 

établies pour construire ou conserver son ouvrage ». Est donc contre nature, tout ce qui 

s’écarte de ces lois. 

A partir de l’homme, on peut définir la nature comme le milieu qui lui est donné et dans 

lequel il est appelé à évoluer, donc à créer sa culture.  



 

31 
 

 La Culture. 2.

La culture est opposée à la nature en ce sens qu’elle n’est pas innée ; elle est ce que l’homme 

crée par son travail. Elle implique  l’action de transformation et du développement (on parlera 

alors de cultiver son champ). C’est donc une manière pour l’homme de dompter la nature, 

pour en devenir le maitre et le possesseur. En ce sens, la culture opère une humanisation de la 

nature : c’est la marque, la signature de l’homme sur la nature. Par la culture, l’homme 

transforme la nature et ainsi la nie. C’est pourquoi G. Bataille écrit que «  l’homme est 

l’animal qui n’accepte pas simplement le donné
16

naturel mais qui le nie ». Au sens 

anthropologique, la culture désigne l’ensemble des comportements acquis qui constituent la 

civilisation d’une société. C’est le sens que lui donne l’ethnologue anglais Taylor : «  la 

culture est un tout complexe qui inclut les connaissances, les croyances, l’art, la morale, les 

lois, les coutumes et toutes autres dispositions et habitudes acquises par l’homme en tant que 

membre d’une société ». De ce fait, peut-on encore tenir la culture pour synonyme de 

civilisation ? 

 La Culture et la Civilisation. 3.

Par définition, la civilisation est l’ensemble des caractères propres à la vie intellectuelle, à la 

vie artistique, morale et matérielle d’une société ou d’un pays. C’est quand on parle de la 

civilisation occidentale, africaine, chinoise… La civilisation est un état de chose c'est-à-dire le 

passage à la modernité. Or, la culture est définie par Guy Rocher comme : « ensemble 

d’éléments propres à tout groupe humain, comprenant aussi bien la religion que les mœurs 

sexuelles, le droit, les pratiques culinaires, les habitudes esthétiques ». Autrement dit, la 

culture peut être considérée comme «  l’ensemble des éléments normatifs qui guide l’action 

humaine ». Entendu dans ce sens, la culture se présente à la fois comme un héritage et un 

projet pour l’homme. Alors quelle différence marquer entre la civilisation et la culture ? 

Afin de mieux cerner ces termes, deux distinctions s’avèrent nécessaires :  

La première consiste à englober dans la culture l’ensemble des moyens collectifs dont dispose 

l’homme ou la société pour contrôler et manipuler l’environnement physique c'est-à-dire le 

monde naturel : la science, la technologie et leur application. Ainsi entendu, la civilisation 

comprend l’ensemble des moyens collectifs auxquels l’homme peut recourir pour exercer un 

contrôle sur lui-même, pour grandir intellectuellement, moralement et spirituellement. Pour ce 

faire, il doit se servir des arts, de la philosophie, de la religion et du droit qui sont les faits de 

la civilisation.  

La deuxième distinction se veut être l’inverse de la première. La notion de la civilisation se 

confond aux moyens qui servent les fins utilitaires et matérielles de la vie humaine collective. 

Dans ce cas, la civilisation porte un caractère rationnel qui exige le progrès des conditions 

physiques et matérielles du travail, de la production, de la technologie. Par contre, la culture 

comprend plutôt les aspects plus désintéressés et plus spirituels de la vie collective fruit de la 

« réflexion et de la pensée pure », de la sensibilité et de l’idéalisme. 

                                                           
16

 Ce qui est immédiatement présenté à l’esprit. Opposé ce qui est construit, élaboré. 



 

32 
 

A partir de ces deux distinctions, nous pouvons donner des définitions plus acceptables de ces 

deux concepts. D’une façon générale, on entend par culture « un ensemble lié de manière de 

sentir, de penser et d’agir plus ou moins formalisées qui, étant apprise et partagée par une 

pluralité des personnes servant d’une manière à la fois objective et symbolique à constituer 

ses personnes en une collectivité particulière et distincte » (Guy Rocher). 

L’analyse de cette définition nous conduit à ce constat : la culture a nécessairement une 

dimension sociale et politique. Car elle désigne un certain système de valeurs et de référents 

qui induisent de ‘mode de vie’. De ce fait, la culture a nécessairement un rapport privilégie 

avec la vie, l’histoire, l’éthique et la religion. De ce constat, deux fonctions possibles de la 

culture se dégagent : une fonction sociale puisqu’elle réunit plusieurs personnes et crée un 

lien entre elle (lien de sang, division de travail, lien de proximité géographique, lien de 

cohabitation) et une fonction physique, car elle modèle les individus, donne des 

comportements aux individus même à l’intérieur de convergence et de divergente. En ce sens, 

la culture doit être comprise à la fois comme héritage et projet. Car elle informe l’individu. 

Comme valeur d’information : « la culture, selon André Malraux, nous apparait d’abord 

comme la connaissance de ce qui a fait de l’homme autre chose qu’un accident de l’univers ». 

Et c’est grâce à la culture que Kant a ajouté une autre question : « qu’est-ce que l’homme ? » 

à sa biologie. 

 Opposition traditionnelle entre nature et culture : II.

La mentalité commune vulgarisée par certains philosophes classiques, Rousseau par exemple, 

oppose en l’homme un état de nature (état primitif) et un état de culture qui serait le fruit du 

progrès : « l’homme nait bon, c’est la société (culture) qui la déprave (corrompt) ». 

 Histoire humaine de la culture 1.

Dans le discours sur l’origine et les fondements de l’inégalité parmi les hommes, Rousseau 

avance quatre (4) arguments pour justifier cet état de l’homme à l’état naturel. Avant que 

l’homme ne se socialise, Rousseau pense qu’à l’état naturel, il est celui qui vit sous la 

mouvance de ses instincts, satisfait simplement ces besoin et se sert de son corps comme 

objet. Bref, il mène une vie de ‘solitude’. Cet état de nature était au dire de Spinoza et Thomas 

Hobbes, défavorable à l’homme. Ceci a constitué aux yeux de Spinoza une faiblesse de 

l’homme. C’est pourquoi, il a éprouvé le besoin de vivre en société c'est-à-dire signer le 

‘pacte social’. Hobbes, dans sa théorie du ‘droit naturel’, va jusqu’à affirmer que « l’homme 

est un loup pour l’homme ».  

Pour Rousseau, la nature de l’homme est altérée par la société qui a, pour ainsi dire, changé 

d’apparence au point d’être méconnaissable. « L’homme est naturellement bon, c’est la 

société qui le déprave ». Cette affirmation de Rousseau, quelque peu subjective incite à poser 

la question suivante : l’état premier est-il retrouvable ? Étant donné que l’homme est 

perfectible par nature, il ne peut que quitter cet état premier, ne peut connaitre que le progrès. 

Physiquement, l’homme a un dispositif instinctif déficient. Mais l’homme adapte son instinct 

à la loi de la société c'est-à-dire à la culture qui l’englobe et dont le but est de transformer les 

fonctions d’adaptation de l’instinct. 



 

33 
 

L’expérience sociale nous le prouve à suffisance. Quand un enfant est coupé dès son plus 

jeune âge du milieu humain, il ne présente aucune image de l’humanité, bien que disposant 

des potentialités, il ne peut qu’accéder à l’humanité que lorsqu’il est en contact avec la 

culture, ce qui prouve que sans la culture, l’homme n’est rien. Il ne peut ni apprendre à parler, 

ni accéder à la fonction symbolique.  

 De l’évolution biologique à l’évolution culturelle. 2.

L’homme, dit-on, est ‘un singe nu’ projeté dans la nature, comme le fruit initial d’un accident 

chromosomique. Dans cette nature où il est projeté, il essaie de survivre grâce à la chasse et à 

la cueillette. Mais ce n’est pas dans la zoologie, au sens traditionnel du terme qu’il faut 

rechercher l’origine de l’homme, mais dans la psychosociale. Grace au développement de son 

cerveau, à la libération de ses mains, l’espèce humaine a acquis le plus haut niveau de la 

conscience réfléchie qui assure l’apparition d’un moyen de communication logique- le 

langage conceptuel- et qui permet l’organisation de la société de plus en plus complexe, de 

plus en plus performante. 

C’est la société qui représente l’instrument de la grande efficacité pour l’acquisition, la 

conservation, le développement, la diffusion, l’utilisation de la connaissance. Le savoir 

devient collectif. Toutes les expériences individuelles s’effondrent dans une masse commune, 

au fil des générations dans une culture qui, à peine ébauché dans les autres groupes forment 

chez l’individu le ciment de la société. Du coup, la pression sélective se trouve modifiée. 

C’est cette progression de la connaissance humaine qui donne le pouvoir sur la nature qui a 

permis à la culture de s’incarner. Ce passage du biologique au culturel donne une fonction à la 

culture c'est-à-dire la culture apparait comme un moyen d’adaptation.  

Mais la culture dépasse parfois son rôle de réponse adaptative. La culture ne trouve pas 

seulement des solutions aux problèmes immédiats qui se posent ; mais elle permet à l’esprit 

humain d’imaginer les problèmes futurs. Cet esprit rationnalise, intellectualise tout. Quand 

l’origine d’un problème n’apparait pas clairement, il invente une explication. Ainsi, naissent 

les mythes et les religions. L’homme, qui a remodelé son environnement physique, crée son 

environnement culturel. Ayant échappé aux règles de la sélection naturelle, il invente ses 

propres règle, crée une morale qu’il pourra modifier mais dont il ne sortira plus jamais. Des 

règles socioculturelles sont observées dans toutes les sociétés, même les plus primitives, car 

elles sont indispensables à l’équilibre, à l’intégration et à l’harmonie du groupe. Mythes, 

monde et religions sont des traits spécifiques humains. C’est cette transformation biologique 

au culturelle qui a fait dire que : « la culture, c’est ce qui s’ajoute à la nature ». Mais, la 

culture présente parfois des paradoxes. Ces paradoxes se ramènent à trois dimensions selon 

l’ethnologue américain Melville Herskovits : 

- La culture est universelle en tant qu’acquisition humaine, mais chacune de ses 

manifestations locales ou régionales peut être considérée comme unique ; 

- La culture est stable, mais elle est aussi dynamique et manifeste des changements 

continus et constants ; 



 

34 
 

- La culture remplit et dans une large mesure, détermine le coût de nos vies, mais 

s’impose rarement à notre pensée constante. 

a. La diversité culturelle : 

L’homme en tant qu’animal, participe au monde de la nature et en tant que raison, il participe 

au monde de la culture. La culture, comme nous l’avons défini plus haut est l’ensemble des 

transformations que l’homme apporte à la nature afin de mieux s’adapter. Elle désigne aussi le 

perfectionnement intellectuel et moral. A cet effet, chaque peuple, peut ou est capable 

d’inventer sa propre culture, selon ses propres aspirations. Du coup, la culture devient un 

phénomène relatif. 

La culture, les formes d’expressions varient d’un peuple à un autre suivant les époques. Par 

exemple : la faim, la soif sont naturelles, mais les modes de préparation de nourriture, le mode 

de consommation demeure profondément culturel et dépendent de la culture, de la tradition de 

chaque groupe social. De même, l’instinct sexuel est naturel et nécessaire mais les pratiques 

sexuelles relèvent de la culture et par conséquent elles varient selon les individus et les 

civilisations. Ainsi, chaque société a sa culture et tout homme appartient à un environnement 

culturel. On ne peut imaginer une société sans culture. Donc il y a une diversité de culture. 

Parler de la diversité culturelle, c’est reconnaitre les mœurs et les coutumes de chaque peuple. 

Les lois naturelles appartiennent à la modalité du nécessaire, on ne peut rien y échapper, c’est 

l’universel tandis que les règles sociales, les rites sont contingents, relatifs c'est-à-dire ile 

varient selon les civilisations. C’est ainsi que Claude Levi Strauss affirme : « ce qui distingue 

l’humanité et l’animalité en bloc, c’est que l’homme, par son usage universel du langage, 

d’instruments, d’objet manufacturés, de soumissions à des coutumes, des croyances et des 

institutions, relève d’un ordre irréductible à l’ordre naturel. Le monde de l’homme est le 

monde de culture et celui-ci s’oppose à la nature avec la même rigueur quelques soient les 

niveaux de civilisations considérées. Tout homme parle, fabrique des outils et conforme sa 

conduite à des règles ». 

 Les conflits des cultures : III.

La culture dans son ensemble désigne tous les modes collectifs d’existence d’une société 

donnée. Il se compose d’un grand nombre de cultures dont chacune est caractéristique d’un 

groupe d’individu. Chaque société à sa culture et tout homme appartient à un environnement 

culturel. A cet effet, il n’y a pas des sociétés  incultes tout comme il n’y a pas des hommes 

sans cultures. Mais les rapports entre ces différentes cultures sont des rapports de conflit. 

Ainsi, certains théoriciens de l’ethnocentrisme, de l’impérialisme, et du racisme trouve qu’il y 

a des cultures, des civilisations brillantes que d’autres, que toutes les peuples qui ne partagent 

pas leur cultures sont des barbares, des sauvages, des sous-développés. 

 L’ethnocentrisme culturel 1.

L’ethnocentrisme, c’est le fait pour une ethnie de se poser comme une référence en fonction 

de laquelle l’autre devra penser, c’est vouloir être le centre de l’histoire. L’ethnocentrisme 

culturel est l’attitude de ceux qui pensent que leur culture est meilleure et au-dessus de toutes 



 

35 
 

les autres cultures. C’est le fait de considérer ceux qui ne participent pas à ma culture comme 

des barbares, des sauvages, des primitifs ou des sous-développés. Pour un ethnocentriste, il y 

a des peuples sans culture, il y a des cultures supérieures qui peuvent s’imposer aux autres. 

Cette tendance rejette hors de l’humanité les hommes relevant d’une autre culture. Ils sont 

considérés comme des incultes. C’est ainsi que les grecs dans l’antiquité appelaient les non 

grecs des barbares ; les occidentaux appelaient les peuples d’Afrique des sauvages. Par 

conséquent, ils prétendent apporter leur culture aux peuples noirs d’Afrique. 

 L’impérialisme : 2.

C’est une doctrine qui a tendance à l’expansion économique, politique et culturelle d’un Etat 

considérée comme nécessaire à leur équilibre ou leur survie, la conquête de nouveaux 

territoires pour étendre leur domination. En d’autres termes, c’est une entreprise politique, 

militaire, économique et culturelle de domination et d’exploitation d’Etat par un autre. Dans 

cette entreprise, la culture dominante met sur pied des mécanismes ou des valeurs qui ont 

pour but de détacher, de désolidariser, de déprécier les valeurs traditionnelles des dominés 

afin de valoriser la culture du dominateur, qui devient la référence. A cet effet, les dominés se 

sentent mal dans leur identité culturelle. Ils reçoivent et adoptent les valeurs de la culture du 

dominateur qu’ils ne peuvent pas remettre en cause. Ainsi, il en résulte des conséquences 

néfaste sur les dominés : une acculturation ou une aliénation culturelle. 

 Le racisme : 3.

Nous avons constaté dans la définition qu’il y a plusieurs cultures et plusieurs civilisations 

mais il faut aussi remarquer qu’il y a plusieurs races humaines. Les races, par définition sont 

des groupes humains ayant des caractères biologiques analogues et qui se transmettent selon 

les lois de l’hérédité : couleur de la peau, morphologie de crâne, de visage, des cheveux 

permettent de distinguer le blanc, le noir, le jaune etc. ces différents aspects sont visibles ainsi 

que la diversité de civilisations. Le racisme commence à partir de la diversité des races et de 

civilisations. Le racisme est une idéologie fondée sur une croyance, qu’il existe une hiérarchie 

de races ; les racistes adoptent une attitude d’hostilité envers les autres. A cet effet, les 

théoriciens du racisme posent d’une hiérarchie de civilisation ou de culture confondue avec 

une hiérarchie biologique des groupes humains. C’est ainsi que Alexis Carrel dans son livre 

‘l’homme cet inconnu’ affirme : « la répartition de la population d’un pays en différentes 

classes n’est pas un fait du hasard, ni des conventions sociales. Elle a une base biologique 

profonde car elle dépend des propriétés physiques des individus. Ceux qui sont aujourd’hui 

des prolétaires doivent leur situation aux défauts héréditaires de leur corps et de leur esprit… 

les ancêtres des civilisations étaient d’une constitution organique et mentale plus faible que 

les seigneurs médiévaux qui conquirent la terre et la défendirent contre les envahisseurs. Les 

premiers étaient nés serfs, les seconds rois ».es premiers étaient nés serfs, les seconds rois ». 

Ainsi, pour les théoriciens de l’ethnocentrisme, de l’impérialisme et surtout du racisme, il y a 

des civilisations supérieures aux autres. Il y a des civilisations ou des cultures plus brillantes 

que d’autres. C’est la preuve des inégalités biologiques des groupes humains. 

 Les critiques de la hiérarchie de culture 4.



 

36 
 

L’observation des différentes cultures nous permet de constater que certaines cultures 

connaissent un développement technique et scientifique supérieurs à d’autres. Il est vrai que 

certaines cultures développent certaines valeurs la justice, la liberté, l’égalité, le respect 

humain, la tolérance et d’autres sont vouées à des mauvaises pratiques telles que la 

ségrégation, l’exploitation des enfants ou le viol des mineurs, tout cela n’est pas suffisant pour 

expliquer l’évolution biologique de culture ou civilisation. Car l’évolution historique de 

culture nous montre le contraire aujourd’hui. L’histoire  des civilisations qui étaient brillantes 

à l’époque montre que ces civilisations déclinent et disparaissent de nos jours sans que les 

caractères biologiques des peuples se conservent sans se modifier. A l’exemple des 

civilisations de l’Egypte pharaonique, de Grèce antique, de l’Italie qui se sont effondrés. Au 

contraire, certains peuples considérés comme dominés ont connu leur essor de civilisation. Il 

faut citer entre autres certains pays d’Europe, d’Asie, d’Amérique et quelques pays africains 

qui connaissent de nos jours une évolution culturelle considérable. Ces exemples démontrent 

bien que l’essor d’une civilisation ne témoigne pas d’une supériorité biologique. 

Un autre exemple vient du cas des « enfants sauvages ». Ces enfants sauvages comme l’a 

examiné le psychiatre Philippe Pinel sont des enfants qui ont vécu longtemps parmi les 

animaux parfois adoptés par des loups en dehors de toute société humaine et qui présentent 

des graves déficiences biologiques et mentales (halètement de loup ; fuite de la lumière et 

voyant claire la nuit).Il a fallu 10 mois dans l’orphelinat pour apprendre à tendre la main ; un 

an pour se tenir debout, 50ans pour apprendre quelques dizaines des mots. Cela prouve que un 

homme privé de tout environnent culturel n’est pas seulement un homme à l’état sauvage 

mais encore un être dénaturé. 

Conclusion générale 

De tout ce qui précède, il faut reconnaitre que c’est la culture qui a fait de nous un homme. 

Autrement dit, si à la naissance l’être humain ou un enfant se trouve en dehors de la société, il 

ne peut pas acquérir des qualités qui caractérisent un homme accompli, doté de l’intelligence 

et du langage… L’être humain s’adapte mieux aux milieux dans lesquels il est né et grandit. 

La culture est le mode de vie d’une société donnée ; elle est l’ensemble des manières d’être au 

monde, de s’adapter à la nature. Donc tous les peuples ont une culture tout comme il n’y a pas 

de peuple sans culture, tout comme il n’y a pas de nature humaine en dehors de la culture. 

Mais toutefois, la notion de culture reste problématique à cause des problèmes qu’engendre : 

le racisme, le tribalisme… Mais il faut reconnaitre que l’homme est capable de transcender 

toutes ces difficultés liées à la subjectivité pour construire un monde beaucoup plus humain 

ou l’acceptation de différence doit prévaloir sur l’égocentrisme. 

Sujets de réflexion 

1- Peut-on renoncer à l’idée que l’homme a une nature ? 

2- Expliquez et discutez cette affirmation de Martin Luther King : « L’homme n’est ni 

bon ni mauvais par nature mais il a les potentialités de devenir l’un ou l’autre. » 

3- La pluralité de culture d’un pays est-elle un obstacle à la paix et l’unité nationale. 



 

37 
 

4- Que pensez-vous de cette affirmation de Claude Levi Strauss : «  Le monde de 

l’homme est le monde de culture et celle –ci s’oppose à la nature avec la même 

rigueur quel que soit le niveau de civilisation considérée ». 

5- La société dénature-t- elle l’homme ou l’humanise ? 

6- Commentez cette pensée de Jean Rostand : «  De tout ce que l’homme a appris, 

éprouvé, ressenti, rien ne s’est déposé dans son organisme… chaque génération doit 

faire tout l’apprentissage. » 

7- Toutes les cultures ont – elles la même valeur ? 

8- Une culture peut – elle être porteuse des valeurs universelles ? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

38 
 

2
ème

 PARTIE : NOTIONS RELATIVES A L’HOMME ET A L’ACTION : 

Dans la première partie du cours, nous nous sommes lancés dans un essai de compréhension 

du sujet dans sa dimension affective, intellectuelle et active. En cette dernière approche, nous 

avons quelque peu ébauché la dimension relationnelle de l’homme. Mais c’est dans une étude 

plus poussée de l’agir humain que cette dimension d’ouverture au monde sera mieux cernée. 

Nous disséquerons l’étude de l’agir humaine en trois domaines pour mieux l’appréhender 

dans son intégralité conforment à ce que suggère Descartes dans son discours de la méthode 

(partir du plus simple au plus complexe). Dans un premier temps nous étudierons l’agir 

humain en ciblant la relation entre l’homme et son milieu, ensuite une étude des données 

fondamentales de la conscience permettra l’étude de quelques notions qui commandent à 

l’agir moral et enfin, nous étudierons la relation de l’homme et de sa société. 

CHAPITRE 6 : LE TRAVAIL, LA TECHNIQUE ET LA QUESTION SOCIALE 

OBJECTIFS DU COURS : 

 Bien comprendre que le travail n’est pas nécessairement une source d’aliénation pour 

l’homme ; 

 Percevoir les problèmes éthiques liés aux progrès techniques. L’éthique interdit à 

l’homme de faire tout ce qui est techniquement réalisable. En d’autres termes, la 

technique doit demeurer un instrument et non devenir une fin en soi ; 

 Percevoir que la question sociale est liée au rapport de travail entre les hommes. 

INTRODUCTION :  

Une réflexion philosophique sur la relation de l’homme au monde ne peut se passer ni de la 

problématique de la société ni de celle du travail et de la technique, tant il est vrai que 

l’homme est un animal social et que par sa constitution naturellement faible, il doit travailler 

et inventer des techniques pour assurer sa survie.  

Avant d’être vécu comme une activité libératrice ou plaisante, le travail apparait 

originairement et essentiellement comme une contrainte. Sans doute parce que l’homme ne 

s’y soumet pas volontiers, mais par nécessité. Nous en concluons qu’il se réduit à la difficile 

production de nos moyens d’existence. Pourtant s’il en était vraiment ainsi, on comprendrait 

mal que l’homme puisse travailler quand bien même il se sait affranchi de ses besoins 

élémentaires.  

Le travail est souvent vu comme malédiction en raison de sa pénibilité et de ses conséquences 

parfois néfaste. Car pour se procurer sa nourriture et satisfaire ses besoins, l’homme est 

contraint par la nécessité de déployer des efforts et peiner à la tâche. Ce faisant, il, c'est-à-dire 

l’homme sollicite son corps ou son esprit, ce qui engendre la souffrance. Et pourtant, l’homme 

n’a pas le choix : il doit travailler pour vivre ! Dans cette contrainte, le travail n’est-il pas 

l’expression d’une aliénation ? Ou plutôt, est-il une libération ? Pourquoi devons-nous 

travailler ? Doit-on dire que le travail dénature l’homme ou qu’il l’humanise ? Dans quelles 

conditions l’homme retrouve-t-il sa vraie humanisation dans le travail ? En même temps, 

s’interroger sur le travail, c’est poser également le problème de la technique, qui en est la 



 

39 
 

condition nécessaire puisque, travailler implique nécessairement l’usage d’outil quel qu’il 

soit.   

 LE TRAVAIL I.

 Travail, servitude, liberté 1.

a. Le travail-servitude : 

L’origine du mot suggère l’idée d’assujettissement, de  torture. De son étymologie, travail 

provient du latin tripalium qui désignait un instrument de trois pieds destiné à maintenir les 

bœufs ou les chevaux difficiles pour les ferrer et aussi un chevalet de torture.  Le travail 

exprime à l’origine la servitude de l’homme qui ne parvient, à survivre dans la nature que par 

un effort douloureux. Le travail est le signe de l’aliénation de l’homme perdu dans une nature 

indifférente ou hostile à laquelle il faut coût que coût s’adapter pour subsister. Ainsi, pour les 

grecs, le travail exprime la misère de l’homme et non sa noblesse. Le travail signifie notre 

liaison au « monde de la caverne », c'est-à-dire au monde de la matière tandis que la 

contemplation du sage nous fait oublier que l’homme est assujetti au monde matériel, et 

tourne l’œil de l’âme vers la splendeur rayonnante des idées pures. 

Le dualisme platonicien (monde des idées éternelles et le monde de la matière changeante) est 

l’expression du dualisme social : d’un côté, les hommes libres contemplent les idées, de 

l’autre côté les esclaves occupés à travailler douloureusement sur la matière. Même 

l’ingénieur, est chez Platon l’objet d’un certain mépris car dira-t-il « tu ne voudrais ni donner 

à son fils ta fille ni épouser toi-même la sienne ».  

Les latins de leur côté ne manquaient pas d’opposer l’otium, le loisir studieux, au negotium, 

le travail, les affaires. Pour eux, le travail revêt une signification purement négative car le 

travail signifie absence de loisir. De même dans la tradition chrétienne, le travail est une 

punition de Dieu à la désobéissance de l’homme et de la femme (Gn3, 16 et 19) : « tu 

enfanteras en travail les enfants » pour Eve et « tu mangeras ton pain à la sueur de ton 

front » pour Adam. 

b. Travail-liberté  

Si le travail est une aliénation, c’est justement par lui que l’homme devient « maître et 

possesseur de la nature » nous dit Descartes. Dans la perspective chrétienne, le travail n’est 

pas seulement le signe de la punition, bien au contraire, il est la possibilité de rachat. Des 

théologiens contemporains font remarquer que le travail n’est pas nécessairement lié à la 

sanction du péché, puisque l’homme est créé, il est placé sur la terre pour la travailler et la 

soumettre partout. Autrement dit, l’homme doit parfaire la création par son travail (Genèse 1, 

28).  

Le thème du travail, moyen du salut, instrument de libération, se trouve chez Hegel dans sa 

célèbre « dialectique du maitre et de l’esclave ».  Celui-ci montre que l’esclave, au début de 

sa relation avec le maître, est une personne au rabais.  A force de travailler, l’esclave acquiert 

une discipline personnelle qui lui donne de découdre avec la violence dont il a fait montre lors 



 

40 
 

du combat à mort l’ayant jadis opposé au maître.   Il apprend à vaincre la nature en utilisant 

les lois de la matière et récupère une certaine forme de liberté. Par-dessus le marché, le maître 

ne saurait vivre en se passant du travail de l’esclave.  Au milieu même de sa servitude, 

l’esclave accède à une liberté (domination de la nature) par ses victoires techniques. Tandis 

que son maitre ne fait que profiter des agréments de la vie ; il ne cultive pas son jardin, ne fait 

pas cuire ses aliments, n’allume pas du feu : il à son esclave pour cela. Le maître ne connait 

plus la rigueur du monde matériel puisqu’il a interposé un esclave entre le monde lui. C’est 

ainsi que l’esclave qui avait abdiqué sa liberté, redevient un homme libre en se posant comme 

une liberté ingénieuse contre la nature qu’il dompte du moment même où le maître qui ne sait 

plus travailler, a de plus besoin de son esclave et devient en quelque sorte l’esclave de 

l’esclave. 

c. Travail-intelligence : 

Le travail est l’acte humain par excellence, c’est l’expression concrète de notre intelligence et 

de notre liberté. Bergson définit l’intelligence comme une aptitude à fabriquer des outils 

(l’homo sapiens est d’abord l’homo faber). Le dénuement originel de l’homme, dépourvu de 

crocs puissants, de fourrure épaisse, nu et faible dans la nature, « acquiert la valeur d’un 

document préhistorique ; c’est le congé définitif que l’instinct reçoit de l’intelligence » (H. 

Bergson, l’évolution créatrice).  Par exemple, le marteau qui n’est pas un objet de 

consommation, n’est ni bon à manger ni beau à voir. Le sens de ce marteau est dans une 

relation, dans ce qu’il permet de faire. Il permet de planter un clou auquel on accrochera une 

casserole qui a son tour servira à la préparation de la sauce.  

L’outil est un signe de l’intelligence humaine, parce qu’il procède par détours pour 

transformer la nature, qui prend un certain recul par rapport à la nature. Tandis que l’animal 

est seulement « présent » à la nature, l’homme est capable de se la « représenter ». Comme le 

disait Karl Max : «  ce qui distingue l’architecte le plus maladroit de l’abeille la plus 

habile, c’est que l’architecte porte d’abord la maison dans sa tête ». Le travail c’est 

l’exploitation intelligente des déterminismes matériels, c’est la ruse de la raison qui 

transforme en moyens d’action les obstacles naturels. 

d. Le sens humain du travail : 

Le travail entendu comme une transformation intelligente de la nature, n’est pas une 

transformation quelconque. C’est disait Auguste Comte «la modification utile du milieu 

extérieur opéré par l’homme ». Le sens humain du travail est son utilité, son pouvoir 

d’humaniser l’univers. Le travail humain façonne une nouvelle nature. Si l’homme venait à 

disparaître de la terre, non seulement nos villes tomberaient en ruine, mais les plantes même 

qui poussent dans les champs seraient en une seule saison remplacées par les mauvaises 

herbes. Aujourd’hui, même à la campagne, je ne vois partout que l’œuvre de l’homme et la 

nature offre comme dans un miroir le visage de l’homme. Le papier sur lequel j’écris, la route 

goudronnée où je marche, ma montre que je consulte négligemment, tous ces objets qui 

m’entourent, sont le résultat de ce travail humain qui ne cesse de transfigurer la nature 

matérielle ; celle-ci disait Marx, « saisit les choses, les ressuscite d’entre les morts ». 



 

41 
 

e. Métaphysique et morale du travail : 

Si le travail nous donne la clé des rapports fondamentaux entre l’homme et la nature, il 

convient de lui attribuer une haute signification métaphysique. 

Disons tout d’abord que l’homme n’est pas seulement que pur esprit (qui ne rencontre pas 

d’obstacle), il n’est pas non plus purement biologique (incapable de recul à l’égard de la 

nature et préoccupé seulement de la satisfaction immédiate de l’instinct). Bien au contraire, il 

est les deux à la fois. Comme l’écrit Jean Lacroix « l’activité vitale de l’animal n’est pas le 

travail, la contemplation de l’esprit pur n’est pas le travail. Le travail c’est toujours l’esprit 

pénétrant difficilement dans une matière et la spiritualisant ». Cette importance 

métaphysique du travail est inséparable de sa haute signification morale (c'est-à-dire de 

l’incarnation des valeurs dans le réel. En plus de l’humanisation de la nature, le travail 

humanise le travailleur lui-même. Tout travail disait E. Mounier, « travaille à faire un 

homme, en même temps qu’une chose ». Le travail est le meilleur exorcisme de l’égoïsme 

naturel. Travailler c’est malgré tout, sortir de soi-même, même si le travailleur œuvre-t-il pour 

lui-même et déclare-t-il à l’occasion que le but du travail est le salaire. 

Le travail donne à l’existence un ordre, une régularité salutaire au bon équilibre. Le temps 

dans lequel vit l’oisif est discontinu. Il coule au rythme capricieux des passions. Le temps du 

travail, réglé par les horaires du bureau ou de l’usine, impose à sa vie quotidienne un équilibre 

salubre. L’homme imite alors la sagesse des choses et impose à son cœur capricieux de suivre 

le rythme régulier du monde. Travailler comme dit A. Comte c’est « régler le dedans sur le 

dehors ». Dans le même esprit, un proverbe nous avertit sagement : « mains oisives, cœur 

fou ». Ainsi, le travail nous détache de nous-même et nous fait entrer en communication avec 

l’univers. Saint EXUPERY en fait la remarque dans son roman Citadelle : « le travail t’oblige 

d’épouser le monde. Celui qui laboure rencontre des pierres, se méfie des eaux du ciel ou le 

souhaite et ainsi communique et s’élargit et s’illumine. Et chacun de ses pas se fait 

retentissant. » 

f. Le travail comme devoir envers autrui : 

Il n’est pas suffisant de dire que le travailleur par son travail est délivré et introduit dans 

l’univers ; encore faut-il ajouter qu’il se voit étroitement relié à la société des hommes. 

Travailler c’est trouver sa place dans la société ou tous les membres sont solidaires. Comme 

l’a bien montré Léon Bourgeois, l’homme ne peut accomplir les gestes les plus ordinaires et 

les plus nécessaires – boire un verre d’eau, allumer une lampe- sans mettre à contribution le 

travail d’autrui (demandez-vous combien de travail coûte à l’humanité votre petit déjeuner 

votre habillement…). Votre propre travail représente en retour le paiement d’une dette que 

vous avez contracté en profitant du travail d’autrui. C’est pourquoi, l’obligation du travail est 

impérieuse.  

A côté de la solidarité horizontale des travailleurs qui échangent mutuellement leur service, il 

ne faut pas oublier la solidarité verticale, qui nous permet de profiter des travaux de nos 

ancêtres, qui nous fait obligation de travailler pour nos successeurs (« l’inventeur de la 



 

42 
 

charrue laboure invisible à côté du laboureur » et « l’humanité se compose de plus de 

morts que des vivants », disait A. Comte). 

 L’EVOLUTION DU TRAVAIL : TECHNIQUE ET INDUSTRIE, METIERS, II.

OUTILS, MACHINES 

 De l’outil à la machine : 1.

Nous avons défini le travail comme une transformation de la nature par l’intelligence 

humaine. Mais les conditions de cette transformation ont prodigieusement évolué au cours de 

l’histoire. Depuis les temps préhistoriques des armes en pierre taillée ou poli jusqu’aux usines 

et au machinisme de l’ère nucléaire, l’usage d’instruments de médiateurs entre l’homme et la 

nature, est la caractéristique constante du travail humain. Seulement, l’évolution de ces 

instruments a modifié les conditions du travail. 

Les outils : le couteau, la hache, la scie, la lime diversifient l’usage spontané de nos mains, 

élargie son domaine, permettant à l’homme de travailler le métal et le bois. En même temps 

ils économisent le corps et le protègent (la pelle permet  le transport du feu sans dommage). 

Malgré cette avancé dans la fabrication d’outil, le corps demeure le moteur de l’outil. Georges 

Friedmann dit justement à ce propos : « l’outil sert, non à supprimer la part de l’homme 

dans la production, mais au contraire à humaniser davantage celle-ci en permettant la 

confection d’une œuvre où le maître-ouvrier qui l’achève seul introduit continuité, 

réalisation d’un plan, précision accrue, harmonie d’un ensemble. » 

La machine est une substitution à l’outil qui va arracher l’homme au milieu naturel pour 

l’introduire dans un nouveau milieu, le milieu technique (mot d’origine grec : tekhnê, désigne 

ce qui relève de l’artifice, c'est-à-dire du savoir-faire de l’homme). La machine utilise pour 

moteur une autre force que le corps humain. SALLERON écrit à  cet propos : « l’outil c’est la 

main prolongée, la main renforcée ; le marteau est l’image parfaite de l’outil. La machine, 

c’est un engin fabriqué par l’homme avec ses mains et ses outils pour opérer seul grâce à 

une énergie extérieure. L’outil fait corps avec l’homme. La machine est détachée de 

l’homme. » 

a. Mécanisation de la vie de l’homme : 

L’homme d’aujourd’hui vit dans un univers des machines. Non seulement les machines 

règnent sur son travail (machine de production à l’atelier, ordinateur dans les bureaux, les 

machines agricoles, les téléphones portable…), mais il peut, grâce à elles, voyager sur terre, 

dans les airs, sous terre. Bref, comme le dit Friedmann, « le citadin, dans le cours de sa 

journée, ne fait que quitter une machine pour en trouver une autre ». Le standard de vie ne 

se définit-il pas par la possession d’un nombre plus ou moins grand de machines ? Tout le 

monde ne désire-t-il pas jouir d’une voiture, d’un poste de télévision, d’un réfrigérateur, d’un 

téléphone portable dernière génération ? Le machinisme transforme donc radicalement la 

condition humaine. D’une part, la puissance de l’homme sur la nature est grande, mais d’autre 

part, l’homme semble séparé du milieu naturel. L’artisan était à coté de ses outils, il était en 

eux, il en était l’âme, tandis que l’homme de l’ère industrielle semble dépassé, dominé de 



 

43 
 

toute part par le système complexe de ses machines. Tout désormais, le travail, l’information, 

la guerre même, se fait à distance. L’homme ne risque-t-il pas d’y perdre son équilibre ? 

 Les avantages du machinisme 2.

a. Les navettes d’Aristote : 

Aristote disait ironiquement que l’humanité pourrait se passer d’esclaves si un jour « les 

navettes marchaient toutes seules », à l’exemple des trépieds miraculeux qui, disait-on, sur un 

simple signe des habitants de l’olympe, venait d’eux même se ranger pour l’assemblée des 

dieux… le machinisme ne devait-il pas, rétrospectivement, donner à la boutade d’Aristote 

l’aspect d’une prophétie ? Dès la fin de l’antiquité, l’usage des moulins à eau libéra les 

femmes esclaves qui, pendant si longtemps, avaient été assujetties à tourner la meule, et le 

poète ANTIPHILOS de Byzance chantait déjà le progrès mécanique libérateur : « ôtez vos 

mains de la meule, meunières ; dormez longtemps même si le chant du coq annonce le jour 

car Déméter a chargé les Nymphes du travail dont s’acquittaient vos mains, nous goûterons 

bientôt la vie de l’âge d’or ». Le progrès du machinisme a accru fondamentalement la 

production des biens et services accordant ainsi un grand temps de loisir dans le monde 

moderne. Si l’on ajoute à cela les progrès des techniques médicales et chirurgicales, on ne 

s’étonnera pas que la durée moyenne de la vie humaine ait augmenté. 

 L’anti machinisme contemporain. 3.

a. Civilisation mécanique et vie spirituelle : 

La civilisation mécanique fait souvent aujourd’hui l’objet de critiques sévère. Les détracteurs 

du machinisme pense qu’en donnant à l’homme le bonheur matériel, elle l’incite à se 

complaire dans les satisfactions animales et le détourne de toute vie spirituelle. De même, 

pense Gandhi, la médecine, en guérissant des maux presque toujours dus au « péché », nous 

soustrait injustement aux conséquences de nos fautes : « les hôpitaux sont des lieux de 

propagations du péché ». Gandhi n’accepte qu’une définition morale de la civilisation : « la 

civilisation est ce mode de vivre qui montre à l’homme où est son devoir. » Etre civilisé, 

c’est atteindre la maitrise de soi et de ses passions. Mais l’opposition de la civilisation 

mécanique et de la civilisation spirituelle semble ici trop durcie. Saint Thomas d’Aquin était 

mieux inspiré lorsque, dès le 13
ème

 siècle, il nous rappelait qu’un minimum de sécurité 

matérielle est le plus souvent nécessaire à l’exercice de la vertu. 

b. Civilisation mécanique et déshumanisation : 

La civilisation mécanique donne-t-elle ce bonheur matériel qui paraît être son but ? N’est-elle 

pas en contradiction avec elle-même lorsqu’elle multiplie les souffrances de toute sorte ? Le 

machinisme – il est devenu banal de le dire – augmente démesurément la puissance de 

l’homme dont la sagesse demeure chétive.  

« La science, a dit Jean Rostand, a fait de nous des dieux avant que nous méritions d’être 

des hommes. » devant la menace des armes atomiques et chimiques, ne convient-il pas de 



 

44 
 

rappeler ce qu’a dit Bergson ? Que le machinisme a rompu l’équilibre de l’âme et du corps, 

parce que notre âme est restée la même tandis que voyait sa puissance accrue de toute la force 

des machines. 

D’autre part, les conditions même du travail industriel ne déterminent-elles pas une véritable 

« déshumanisation ? » si la machine, aux yeux de l’entrepreneur, « économise la main 

d’œuvre », aux yeux de l’ouvrier elle crée le chômage et devient paradoxalement source de 

misère. De plus, le machinisme contraint bien souvent le travailleur moderne à se transformer 

en automate. Tandis que l’artisan s’affirme et se reconnait dans son œuvre, l’ouvrier d’usine 

victime de la « division du travail », de ce que FREIDMANN appelle avec force le « travail 

en miette », se trouve assujetti à la « chaîne », contraint d’exécuter toujours le même geste 

(par exemple viser un écrou) à une cadence déterminée.  

La civilisation mécanique serait donc profondément anti humaniste. Elle met l’homme en 

situation d’aliénation, le séparant de la nature, l’enveloppant dans un milieu d’automate sans 

beauté et sans vie ; rendant l’ouvrier des « chaînes » totalement étranger à son œuvre, 

éloignant le compagnon du patron et soumettant le prolétaire, « membre vivant d’un 

organisme mort » (K. Marx), à la discipline impersonnelle et inhumaine de l’usine. 

 Reserve sur l’anti machinisme. 4.

Quelle que soit l’inquiétude ou l’indignation proclamée par les antis machinismes devant la 

civilisation mécanique, peut-être convient-il aujourd’hui d’opposer quelques arguments à ce 

pessimisme. 

a. Automation et libération : 

Tout d’abord on peut penser que le machinisme lui-même, en se développant, apportera des 

remèdes à ses propres inconvénients. Le travail automatique, monotone et inhumain de 

l’ouvrier rivé à la chaine vient en fait d’une mécanisation insuffisante de l’industrie. Le 

machinisme, en se perfectionnant, délivre l’homme des travaux purement mécanique. La 

machine aujourd’hui est capable de couper, d’emballer, de trier, d’étiqueter. Même les taches 

automatiques de la pensée (les calculs) sont susceptibles d’être accomplies par des machines. 

Le triomphe de « l’automation », bien défini par Robert Buron comme une « mécanisation 

carré » (« utilisation d’une machine pour diriger et contrôler d’autres machine »), ne laissera à 

l’homme que le travail intelligent de la réparation, de l’organisation. 

b. Le taylorisme : 

Il est important de remarquer que les idées sur l’organisation du travail ont, beaucoup évolué. 

Le système général critiqué est celui du taylorisme. Ici, en effet, l’homme est sacrifié à la 

machine ; ce qui compte, c’est le rendement. Les conditions du travail, le morcellement des 

tâches, le rythme de la chaîne, l’organisation des ateliers, tout cela est réglé seulement par 

l’ingénieur et dans un seul but : la rationalisation et l’augmentation de la production. La main 

d’œuvre recrutée sur « le marché du travail » n’est qu’un « matériel humain » qui fait partie 

de l’outillage et dont l’emploi est subordonné à la production. Il s’agit d’adapter l’homme à la 



 

45 
 

machine, c’est-à-dire de sélectionner par un système de tests les hommes qui conviennent 

pour telle ou telle occupation professionnelle. 

c. Humaniser le travail : 

Des voies se lèvent aujourd’hui pour que l’homme ne soit plus adapté au travail mais adapter 

le travail à l’homme. Pour cela pense Bernard BRICHAUD, « de construire des machines, 

qui, en soi, marchent mieux, mais des machines que l’homme a moins de mal à faire bien 

marcher, ce qui revient à considérer comme primordial dans le rendement d’une machine 

sa disponibilité pour l’homme ». 

Il ne suffit pas seulement que le travail soit adapté à l’homme, considéré comme individu 

abstrait, il faut encore que les « relations humaines », dans lesquelles l’ouvrier se trouve 

inséré (relation avec ses camarades mais aussi avec le contremaître), soient 

psychologiquement et moralement satisfaisantes. Certes le travail à la chaine isole 

matériellement l’ouvrier seul aux prises avec sa machine, mais le rend psychologiquement 

d’autant plus solidaire du grand ensemble humain dont il fait partie. 

 LA QUESTION SOCIALE III.

La question sociale, dit le vocabulaire de Lalande, c’est « le problème consistant à résoudre 

les difficultés économiques et morale que soulèvent l’existence des classes sociales et le fait 

de la misère ». Plus généralement, c’est le problème de l’organisation économique de la 

société, de la production, de la distribution, de la propriété. Nous examinerons cette question à 

travers les différentes prises de positions. 

 Le libéralisme économique 1.

a. Adam Smith et la loi du marché : 

Pour les libéraux, la plupart des difficultés économiques et sociales viennent de l’intervention 

intempestive de l’Etat qui prétend réglementer prix, salaire, échanges commerciaux. Pour eux, 

l’Etat doit « laisser faire, laisser passer ! » l’économie doit se réguler d’elle-même pour le 

bien de tous. 

Adam Smith examine dans Richesse des nations (1774) les fluctuations des prix. Le prix 

naturel d’un objet, c’est son prix de revient plus une juste marge bénéficiaire. Le prix du 

marché d’un objet dépend de la loi de l’offre et de la demande. Si un produit est rare, la 

demande dépasse l’offre et le prix du marché s’élève au-dessus du prix « naturel ». Si le 

produit est très abondant, c’est le contraire : le prix du marché tombe au-dessous du prix 

« naturel ». Seulement, il arrive que les prix très élevés stimulent l’offre ; les produits chers, 

fabriqués en plus grand nombre, baisseront la saison prochaine. Les prix trop bas découragent 

l’offre, la production diminue et les prix remontent quand l’offre s’est faite plus rare. Ainsi, le 

prix du marché tend toujours à rejoindre le prix naturel. La loi de l’offre et de la demande sert 

de régulateur et « la quantité de chaque marchandise mise sur le marché se proportionne 

naturellement d’elle-même à la demande effective ». 



 

46 
 

Les salaires des ouvriers sont soumis à une régulation naturellement analogue ; s’ils sont trop 

bas dans une profession, on ne trouve plus de candidats à ce métier et il faut bien que les 

salaires se relèvent ; s’ils se relèvent anormalement, un grand nombre d’ouvriers se proposent 

à l’embauche et cette concurrence fait baisser le salaire.   

b. L’Etat et le capitalisme : 

Le seul rôle de l’Etat dans la théorie du libéralisme économique, est de protéger la propriété 

privée. Car la propriété privée est une garantie de prospérité pour tous. Le propriétaire d’un 

champ, d’une usine, d’un commerce est le premier intéressé à la bonne marche de son 

entreprise. Ceci, donne la possibilité au propriétaire de transmettre son héritage à sa 

descendance. La propriété privée n’est non seulement utile socialement dans la mesure où elle 

est le meilleur stimulant du travail mais encore moralement légitime car il n’est pas juste que 

la personne ne soit pas spoliée du fruit de son travail et de son épargne ; la propriété est un 

prolongement naturel de la personne. N’est-il pas normal que nous considérons comme « à 

nous » ce que nous avons acquis à force de travail, de courage, d’économie ? 

Le libéralisme économique triomphant au 19
ème

 siècle apparait comme la philosophie du 

capitalisme industriel. Celui-ci, en effet, se définit comme la propriété privée des moyens de 

production. Ce sont des particuliers qui possèdent des usines, les champs, les entreprises 

commerciales. Dans ce système économique, on distingue plusieurs classes sociales, notre 

classe sociale se définissant par la fonction que nous remplissons dans le circuit économique. 

Les trois classe sociale fondamentales sont la classe des capitalistes qui possèdent des moyens 

de production et les font exploiter par des salariés, la classe des artisans qui possèdent des 

moyens de production et les exploitent eux-mêmes, enfin la classe des salariés qui ne 

possèdent que leur force de travail et la louent au capitaliste pour un salaire. 

 La critique du libéralisme : le socialisme marxiste. 2.

a. L’échec du libéralisme économique au 19
ème

 siècle : 

L’optimisme libéral ne tient pas ses promesses. Il suffit de considérer précisément la société 

industrielle de l’Angleterre du 19
ème

 siècle pour le comprendre.  Les ouvriers travaillaient 15 h 

par jour pour un salaire misérable. Des enfants de 8 ans (et parfois plus jeunes encore) 

descendaient au fond des mines. La mortalité était effroyable. La justification libérale de la 

propriété (légitimé parce que fruit du travail) paraissait dérisoire dans un monde ou le 

travailleur salarié n’avait pas les moyens de devenir propriétaire, tandis que les propriétaires 

capitalistes pouvaient se dispenser de travailler. La liberté dont parle le libéralisme est 

purement abstraite : il est entendu que l’employé et l’employeur discute librement le salaire ; 

mais l’employé menacé par le chômage – et qui n’a pas les moyens d’attendre – est contraint 

enfin d’accepter le salaire proposé. Sa liberté abstraite déguise mal une servitude réelle. Jean 

Jaurès disait que la formule « laisser faire, laisser passer » devait s’entendre en ce sens : « le 

renard libre dans le poulailler libre. » car le droit de propriété ne concerne pas seulement le 

rapport d’un homme d’une chose. Il détermine enfin le rapport d’un homme avec d’autres 

hommes et peut être à l’origine d’une exploitation de l’homme par l’homme. 



 

47 
 

Pourtant, ce n’est pas pour des raisons morales que Karl Marx condamne le capitalisme 

libéral. Dans son grand ouvrage, le capital, Marx prétend se placer à un point de vue purement 

scientifique. Il se propose d’analyser la structure du capitalisme libéral. Dans une perspective 

dialectique (inspirée par l’idée hégélienne que les contradictions sont les moteurs de 

l’histoire), cette analyse veut montrer que le capitalisme se détruit lui-même à partir de ses 

contradictions internes. 

Le principe fondamental du capitalisme est celui-ci : l’activité ouvrière est traitée et payée 

comme une marchandise. Or, que vaut une marchandise ? Sa valeur dépend de la qualité du 

travail qu’il faut pour la produire. L’activité ouvrière se paiera à son prix de marchandise, 

c'est-à-dire qu’on donnera à l’ouvrier ce qu’il faut pour qu’il puisse reconstituer sa force de 

travail pour le lendemain, ni plus ni moins. Pour que l’ouvrier puisse travailler, il faut un peu 

de nourriture, quelques habits, etc. le patron paiera tout cela comme il paie l’huile de la 

machine. 

Mais le travail ouvrier est une marchandise singulière qui a la propriété de produire à son tour 

de la valeur, et une valeur plus élevée que sa propre valeur de marchandise. En langage plus 

simple, l’ouvrier rapportera plus au patron qu’il ne lui a couté. Le bénéfice produit, c’est la 

plus- value (liée, comme on le voit, au fait que le travail est traité à l’origine comme une 

chose. 

 Le capitalisme et la question sociale 3.

Mais le système capitaliste va engendrer des contradictions : 

Les contradictions du capitalisme 

a. Les crises économiques : 

L’intérêt apparent de l’employeur est de vendre sa production le plus cher possible tout en 

versant le moins de salaire possible afin d’augmenter la plus-value. Seulement les ouvriers, 

mal payés, seront incapable d’acheter les objets qu’ils ont fabriqué eux-mêmes. Le produit de 

leur main, exposé à la vitrine du commerçant, leur demeure étrangère – c’est un aspect d l’ 

«aliénation » -, inaccessible. Dès lors, beaucoup d’objets resteront invendus. Les commandes 

du marchand à l’industriel diminueront, et ce dernier va licencier une partie de ses ouvriers. 

On se doute que les chômeurs achèteront moins encore que les salariés. C’est la crise. 

b. Les guerres  

L’idéal serait évidemment de trouver une marchandise qui ait toujours les acheteurs. Or le 

matériel de guerre présente un type de marchandise exceptionnel dont l’Etat assume l’achat, 

qu’il ne reviendra pas… et qu’il distribuera sans concurrencer quiconque ! De plus, la guerre 

sera nécessaire pour ouvrir des nouveaux marchés et les destructions militaires stimuleront la 

production de l’après-guerre. Jaurès disait que « le capitalisme porte la guerre comme la nuée 

porte l’orage ».  

c. La concentration 



 

48 
 

Pour comprendre le processus de la concentration, il faut partir de la distinction marxiste du 

capital constant et du capital variable. Le capital constant (ainsi appelé parce qu’il ne 

rapporte, directement, rien au patron) représente la valeur des machines et des matières 

premières. Le capital variable, c’est l’argent qui sert à payer les salaires, donc à faire travailler 

l’ouvrier, à produire les marchandises, donc à produire de l’argent. Mais les progrès du 

machinisme imposent au patron l’augmentation continuelle du capital constant. Dès lors, le 

taux du profit baisse parce que la plus-value est dévorée par les investissements. Seul 

l’industriel le plus riche peut acheter les plus grosses machines, avec lesquelles il peut 

produire davantage en moins de temps, ce qui lui permet de vendre moins cher que ces 

concurrents moins bien équipés. Le petit patron succombe donc à la concurrence et devient 

prolétaire. Le grand patron absorbe petit à petit d’autres industriels. Telle est la concentration 

au terme de laquelle il n’y aurait plus qu’un petit nombre de gros capitalistes exploitant une 

masse de prolétaires. Le capitalisme produit ainsi, par son évolution dialectique, « ses propres 

fossoyeurs ». À ce moment, la révolution socialiste et la nationalisation des moyens de 

productions sont proches. Le capitalisme aura lui-même préparé sa propre expropriation, 

d’abord en rejetant dans le prolétariat bon nombre d’anciens capitalistes, ensuite en organisant 

des monopoles si vaste qu’ils pourront sans difficulté et sans transition devenir les instruments 

d’une économies collective. 

Conclusion : 

Le système marxiste est à l’origine d’expérience économique menée sur une échelle colossale 

(URSS, Chine). Sans prétendre, ce qui serait sorti de notre propos, juger de telles réalisations, 

nous pouvons ce pendant faire quelques remarques.  

Tout d’abord, nulle part dans le monde (du moins jusqu’à présent), le système communiste 

(nationalisation intégrale des moyens de production) ne s’est substitué au système capitaliste 

industriel. La Russie et la Chine n’étaient pas, avant la révolution communiste, des pays 

industrialisé, mais des pays d’économie essentiellement agricole, à structure féodale. Sur ce 

point les prophéties du marxisme semble prise en défaut. 

D’autre part, dans les pays capitaliste, à la place de la révolution brutale prévue par Marx, des 

réformes partielles ont sensiblement amélioré la condition ouvrière. Là où Marx envisageait 

un « renversement dialectique », se sont des corrections progressives qui sont intervenues. 

Dès le milieu du 19
ème

 siècle, les premières « lois sociales » limitent sévèrement le travail des 

enfants des usines. Par la suite, la puissance des syndicats ouvriers obtiendra du patronat 

d’autres concessions : les congés payés, la limitation des heures de travail souvent un « salaire 

minimum » garanti par l’Etat.  

Enfin l’économie marxiste, là où elle a été établie, est loin d’être un succès. D’une part, le 

marxisme triomphant s’accompagne partout d’une réduction des libertés publiques : 

disparition de tout parti politique opposé au parti communiste, suppression de la liberté de la 

presse. Ensuite, le niveau de vie de l’ensemble de la population a diminué, sans que pour 

autant l’égalité des revenus soit instauré (maintien d’un groupe privilégié, la nomenklatura, 

ayant succès notamment à des magasins spéciaux). Les événements des derniers mois de 

l’année 1989 en Europe de l’Est semblent confirmer cet échec du socialisme marxiste. Le 



 

49 
 

capitalisme libéral se montre, certes, plus efficace quand  la créativité des entreprises et à la 

quantité de la production. Le grand échec du capitalisme demeure le chômage dont les effets 

dramatiques ne sont que partiellement corrigés par l’invention de l’Etat. 

Sujets de réflexion : 

1- Peut-on affranchir le travailleur de toute servitude ? 

2- Le travail figure –il au nombre des droits de l’homme ? 

3- Tout-il s’acheter ? 

4- Comment concevoir les rapports entre les échanges économiques et l’ensemble de la 

vie sociale ? 

5- Le travail est-il pour l’individu le moyen de devenir une personne ? 

6- Le travail est-il un droit ? 

7- Le travail est – il une fatalité ? 

8- La valeur d’une civilisation se réduit- elle au développement de sa technique ? 

9- Comment expliquer qu’on puisse considérer des machines comme douées d’un 

pouvoir merveilleux ou maléfique plutôt que comme des objets techniques ? 

10- Faut- il redouter la machine ? 

 

CHAPITRE 7 : LES GRANDES DOCTRINES MORALES 

Introduction générale : 

Si par mon agir je suis en relation sociétale avec les autres, la nécessité d’une réglementation 

de la vie en commun s’impose. Une vie commune harmonieuse suppose un minimum de 

convention voire des lois qui touchent tant à la vie commune qu’à ma vie personnelle. Le bien 

doit être promu et le mal réprimé. Voilà pourquoi, sont nées dans chaque société humaine, des 

morales, un ensemble des règles de conduites tenues pour valable. Mais sur quoi se fondent 

ses obligations et ses interdits ? Après une distinction entre morale et éthique, entre bien et 

mal, nous exposerons quelques doctrines morales de l’histoire humaine : les morales 

grecques, la morale chrétienne et quelques systèmes moraux de certains philosophes tels que 

Kant, Hegel, Kierkegaard, Nietzche ainsi que l’utilitarisme de Jérémy Bentham. 

 Morale et éthique : bien et mal I.

Si la morale est définie comme un ensemble des règles de conduite, et l’éthique comme une 

théorie raisonnée du bien et du mal, cette distinction varie suivant les philosophes. Nous 

pouvons, pour les besoins de la cause, nous en tenir à la définition de Robert MISRAHI dans 

la signification de l’éthique (1995) : « l’ensemble des principes purement humain qui devrait 

permettre au plus grand nombre d’accéder à une existence pleinement satisfaisante et 

pleinement significative, c'est-à-dire à une réalisation heureuse de la personnalité ». Quatre 

types d’objets ont été donnés à l’éthique au long de l’histoire humaine : le bonheur ou le 

plaisir, le devoir, la vertu ou l’obligation, la perfection ou le développement intégral de la 

personne humaine. 



 

50 
 

Le bien qui est l’objet de l’éthique est entendu comme ce qui possède une valeur morale et le 

mal comme étant son contraire ou ce sans quoi on ne parlerait pas de bien.  

a. Le bien selon Platon : 

Selon Platon, le bien est un élément essentiel de la réalité. Le mal n’a pas d’existence propre 

mais c’est un reflet imparfait du réel. La vertu humaine ou le bien dans le domaine éthique est 

l’aptitude qu’à une personne à accomplir la fonction qui lui est propre dans le monde. Ainsi, 

chaque élément de l’âme (l’intellect, la volonté et l’émotion) a un rôle particulier à jouer pour 

que la personne soit considérée comme bonne. La vertu de l’intellect c’est la sagesse ou la 

connaissance des fins de la vie ; la vertu de la volonté c’est le courage ; la vertu des émotions 

est la tempérance ou la maitrise de soi. Et la justice, est la relation harmonieuse entre toutes 

les autres vertus, chaque partie de l’âme accomplissant la tâche qui lui incombe et gardant la 

place qui lui est assignée. Pour ce faire, l’intellect doit être souverain : on ne doit laisser agir 

la volonté qu’après l’intellect et les émotions doivent être assujetties à l’intellect et à la 

volonté. 

b. Le bien selon Aristote : 

Pour Aristote, le bonheur est le but de la vie. Dans son principal ouvrage « Ethique à 

Nicomaque », il définit la quête du bonheur comme une activité propre à l’homme. Le 

bonheur provient de cet attribut exclusivement qui est la raison. Celle-ci opérant en parfaite 

harmonie avec les autres facultés de l’homme. Pour Aristote, les vertus sont essentiellement 

des bons habitudes et si l’on veut accéder au bonheur, l’on doit développer deux sorte 

d’habitude : les habitudes de l’activité mentale (la connaissance) qui conduisent à la 

contemplation, et les habitudes de l’action pratique et de l’émotion, comme le courage. 

Aristote considérait le moyen terme comme un état vertueux entre les deux extrêmes que 

représentent l’excès et l’insuffisance : ainsi, la générosité, en tant que vertu, est-elle le moyen 

terme entre dépenses inconsidérées et avarice. Pour Aristote, les vertus intellectuelles et 

morales ne sont que des moyens en vue d’atteindre le bonheur qui résulte d’une pleine 

réalisation du potentiel humain. 

  Les différentes formes de la morale II.

 La morale grecque  1.

Au 6
e
 siècle avant Jésus- Christ, Pythagore avait fondé une école philosophico-religieuse 

fondée sur la conviction que la nature intellectuelle est supérieure à la nature sensuelle. Ses 

adeptes pratiquaient la discipline mentale et vivaient la sobriété. Le Sophiste Protagoras 

estimait que les jugements moraux sont subjectifs et propre à chaque homme car, dit- il, 

« l’homme est la mesure de toute chose ». La morale socratique peut se résumer de la façon 

suivante : la vertu est la connaissance ; sont vertueux ceux qui savent ce qui est la vertu ; le 

vice ou le mal est le résultat de l’ignorance. Ainsi, pour Socrate, l’éducation doit être accès 

sur l’enseignement de la vertu en vue de développer le sens moral des hommes. 



 

51 
 

L’hédonisme (du grec hêdonê, plaisir) considère le plaisir comme étant le bien unique et 

suprême de la vie. Ce faisant, la recherche du plaisir est la fin ultime de toute conduite. 

L’hédoniste doit faire un choix entre les plaisirs les plus durables et les plaisirs les plus 

intenses ; il doit décider s’il est souhaitable de refuser les plaisirs immédiats par égard pour le 

bien général et si les plaisir intellectuels sont préférables aux plaisirs physiques. 

a. La morale stoïcienne : 

La philosophie du stoïcisme s’est développé vers 300 av. JC., et ses mentors étaient le 

philosophe grec Epithète, et l’empereur et philosophe romain Marc Aurel. Aux yeux des 

stoïciens, la nature est une entité ordonnée et rationnelle : seul une vie menée en harmonie 

avec la nature peut être bonne. Affirmant que la vie est sous l’emprise des forces matérielles, 

les stoïciens recommandent cependant à chacun de s’en rendre aussi indépendant que 

possible. Certaines vertus cardinales tels que la sagesse pratique, le courage, le discernement 

et la justice permettent d’accéder à l’indépendance et de suivre la devise stoïcienne : « endurer 

et renoncer ». 

b. La morale d’Epicure ou la morale de l’intérêt 

Epicure a vécu entre 341- 270 avant Jésus- Christ. Pour Epicure, les hommes comme tous les 

vivants, cherchent avant tout le plaisir. Pour lui donc, « la racine de tout plaisir est le plaisir 

du ventre ». Mais gardons-nous d’imaginer qu’Epicure cherche à justifier par là une vie de 

violence et de débauche. Tout au contraire. Car le plaisir vrai, c’est l’« absence des 

douleurs ». Il préconise trois types de plaisirs : le plaisir naturel et nécessaire. Par exemple : 

manger, se reproduire, faire les loisirs. Il y a aussi des plaisirs naturels et non nécessaires. Par 

exemple : la relation sexuelle. Il y a aussi les plaisirs non naturels et non nécessaires. Il 

condamne les plaisirs artificiels (ceux du luxe, de l’orgueil) et mêmes les plaisirs qui, tout en 

étant naturels, ne sont pas strictement nécessaires à la vie (comme ceux liés aux passions 

sexuelles). De tels plaisirs sont mêlés d’agitations et sont l’occasion de souffrance. En fait, le 

sage ne cultivera que les plaisirs à la fois naturels et nécessaires et se contentera du strict 

minimum : un peu de pain, un peu d’eau, un peu de paille pour dormir, un peu d’amitié. 

 La morale chrétienne : 2.

L’apparition de la morale chrétienne au début de notre ère était un bouleversement profond 

des morales contemporaines de cette époque, notamment en ce qu’elle proclamait l’égalité des 

hommes libres et des esclaves devant Dieu. Pour les chrétiens, l’homme dépend entièrement 

de Dieu et ce n’est ni par sa volonté, ni au moyen de son intelligence qu’il peut arriver à la 

perfection, mais par l’aide de la grâce divine. Elle est fondée sur les Béatitudes (Matthieu (5, 

1-12) 4, 3-11 ; Luc 6, 20-22) mais aussi sur des règles d’or : « faites pour les autres tout ce 

que vous voudrez qu’on fasse pour vous » ; « aimer son prochain comme soi-même, aimer 

son ennemi… ». Les valeurs que le christianisme primitif prônaient étaient entre autre le 

martyre, l’ascétisme, le pardon, la chasteté, la foi. 

Saint Augustin, considéré comme le fondateur de la théologie chrétienne, intègre dans le 

christianisme l’idée du bien platonicien comme étant l’attribut de Dieu, tandis que le mal 



 

52 
 

religieux, le péché est la résultante du péché originel du jardin d’Eden. Il résulte de cette 

conception que la nature humaine est foncièrement marquée par le mal, d’où la nécessité de la 

tenir en laisse par le moyen de l’ascèse.  

Avec la réforme du christianisme par le protestantisme, martin Luther, Calvin et leurs 

disciples ont renforcé certaines idées et introduit des idées nouvelles. Martin Luther, entre 

autre idée tient au fait que la bonté de l’esprit est l’essence de la pitié chrétienne et que même 

si les bonnes œuvres sont exigées aux chrétiens, c’est la foi qui le sauve et la rédemption vient 

de la grâce. Calvin est de ce second avis et maintient la doctrine augustinienne du péché 

originel. Certain de ses disciples, les puritains voyaient dans la pauvreté une absence de la 

grâce divine et optaient pour la sobriété de la vie. 

 L’utilitarisme 3.

Impulser par Jérémy Bentham. Il crée la morale de l’intérêt et qu’il s’efforce de justifier 

indirectement à partir de la recherche matérielle du plaisir. Le souci brutal et irréfléchi du 

plaisir conduit souvent à des actions immorales. Pour celui- là même qui y cède, subit plus de 

souffrances que de joie. L’homme intelligemment désireux de servir son intérêt et son plaisir  

aura tout au contraire ce qu’il est convenu d’appeler une conduite morale. L’honnête homme 

est un habile comptable. Avant d’agir il réfléchit et calcule son intérêt. Il est passé maitre dans 

«  l’arithmétique de plaisir ». L’utilitarisme est un courant de pensée qui prône la recherche du 

Bien au service de tous. C’est la finalité de l’action qui prévaut et non les moyens utilisés 

pour atteindre le but.  

 Le point de vue de Freud 4.

Les idées de Freud sur l’éthique se rattachent directement à la morale de l’intérêt. Pour lui, la 

morale résulte d’un compromis entre le « principe du plaisir » et le « principe de réalité ». 

L’altruisme dérive de l’égoïsme par des processus inconscient que la psychanalyse met en 

lumière. 

Pourquoi le petit enfant accepte – t – il d’être propre, d’obéir à ses parents, de sacrifier 

certaines impulsion ? Tout simplement parce qu’il a peur de perdre l’amour de ses parents, 

indispensable à son existence. C’est pour garder le bénéfice de cet amour qu’il a accepté les 

interdits, les assimile (ces interdits qui s’imposent au moi deviennent alors, à l’intérieur de la 

personnalité elle-même, « le surmoi »). C’est pour ne pas cesser d’être aimé que l’enfant 

renonce d’être satisfait. 

Cette formation de la conscience morale ou, plus exactement, du « surmoi », remonte à 

l’époque de la liquidation du complexe d’œdipe. On sait que le petit garçon voudrait sa mère 

pour lui tout seul et déteste son père. Puis, par peur d’être puni, il renonce à cette haine et 

remplace la haine du père par une identification au père. Faute de pouvoir tuer le père, il 

essaie de lui ressembler (« la mère est ce qu’on voudrait avoir, le père ce qu’on voudrait 

être »). S’identifier au père, c’est avant tout faire siens les interdits paternels et c’est en ce 

sens que Freud déclare : « le surmoi est l’héritier du complexe d’Œdipe ». En tout cela, il 

apparait que l’égoïsme est le fondement de la morale et de l’amour apparent ; on apprend à 



 

53 
 

apprécier le fait d’être aimé comme un avantage, pour lequel – par une sorte de calcul – on 

renonce à d’autres avantages. Dans cette perspective, le contenu de la morale est purement 

arbitraire. Un enfant de voleur, élevé dans l’admiration du vol, trouvera dans son surmoi des 

maximes de voleur et se sentira coupable de ne pas les suivre.  

 Critique des morales de l’intérêt 5.

La recherche du bonheur se situe donc sur un plan totalement étranger à l’éthique. Certes, le 

désir d’être heureux est universel : « tous les hommes cherchent le bonheur, dit Pascal, même 

ceux qui vont se pendre. » mais la notion de bonheur est extrêmement vague. Si je définis le 

bonheur comme « le maximum de bien être, dans mon état présent et dans toute ma condition 

future », je vois bien que moi-même, être fini, je ne peux définir les conditions de mon 

bonheur.il me faudrait pour cela une science qui aille bien au-delà de la possession d’éléments 

finis, il me faudrait l’omniscience. Certes, le bonheur ne s’élève pas au-dessus du champ 

empirique, mais ce champ est illimité. Kant remarquait que, s’il est permis de donner à 

chacun des conseils de prudence, ces conseils restent vagues et incertain : le bonheur est un 

idéal confus, un idéal de l’imagination plutôt qu’un idéal de la raison. 

 Les morales du sentiment 6.

Schopenhauer développe une morale sentimentale sur un fond de décor tragique. Les divers 

individus ne sont d’après lui que les manifestations phénoménales d’un unique « vouloir 

vivre ». Ce vouloir vivre est absurde, car la vie n’a pas d’autre but qu’elle-même et se déploie 

aveuglement et sans raison. 

La pitié est pour Schopenhauer le grand remède à cette misère. En effet, la pitié est capable de 

convertir l’égoïsme en amour puisque le moi qui contemple la souffrance d’autrui éprouve à 

son tour une sorte de souffrance. Cette situation fait que les individus cessent d’être enfermés 

sur eux-mêmes. La pitié est un sentiment de portée morale et métaphysique à la fois 

puisqu’elle nous révèle l’unité profonde de tous les êtres ; tandis que l’immoralité est liée à 

l’illusion des singularités individuelles. 

 La morale de Kant : la raison comme fondement de la morale. 7.

L’action morale est pour Kant, celle qui n’a d’autre souci que de respecter la forme même de 

la raison. Ainsi, la morale apparait rigoureusement comme une logique de L’action. C’est au 

nom de la raison que Kant nous demande de suivre les règles universelles conforment à ces 

trois(3) maximes de l’impératif catégorique :  

a- Le premier principe de la raison est d’éviter la contradiction. D’où la premier maxime 

de l’impératif catégorique : « Agis toujours de telle sorte que la maxime de ton action 

puisse être érigée en universelle. » Car tous les hommes sont constitués 

rationnellement et mentalement de la même manière. C’est pourquoi, lorsque je pose 

tel ou tel acte, mes semblables sont également susceptibles de le poser. 

b- Le respect dû à la raison s’étend évidemment au sujet raisonnable. D’où la seconde 

maxime : « Agis toujours de telle sorte que tu traites l’humanité en toi et chez les 



 

54 
 

autres comme une fin et jamais seulement comme un moyen ». Kant défend ici 

l’autonomie de la raison de la personne qui agit. Car le respect dû à la raison implique 

également le respect dû à la personne. Raison pour laquelle, traiter l’humanité en soi 

comme un but, c’est respecter sa propre personne et celle des autres. 

c- La troisième maxime souligne l’importance de l’autonomie morale : « Agis toujours 

de telle sorte que tu considères ta volonté raisonnable comme instituant une législation 

universelle ». Puis que tous les hommes sont parcellement doués de la même raison et 

soumis aux mêmes lois (morales), il faut insérer la justification d’un acte dans une 

globalité. 

Conclusion 

Le Bien est une exigence de la moralité. C’est une valeur qui mérité d’être recherchée chez 

tous. Ce Bien se traduit par le devoir. La question à se poser est la suivante : « Et si tout le 

monde en faisait autant ? » 

Sujets de réflexion 

1- Y a-t-il plusieurs morales ?  

2-  Vivre selon ses principes : est – cette une obligation morale ou une condition du 

bonheur ? 

3- Un problème moral admet – il une solution certaine ? 

4- Les méchants peuvent –ils être véritablement heureux ? 

 

CHAPITRE 8 : L’ETAT, LE POUVOIR ET LES GRANDES DOCTRINES 

POLITIQUES 

Objectifs du chapitre : 

- Bien comprendre que la liberté est une conquête permanente ; 

- Bien percevoir le sens et les enjeux de ces trois notions : Etat, Pouvoir, les doctrines 

politiques. 

Pistes de réflexion :  

- Qu’est-ce qu’un contrat ? 

- Est-il naturel de vivre en société ? 

- Vivre en société signifie-t-il renoncer à la liberté ? 

- Etre libre, est-ce faire ce que l’on veut ? « l’obéissance à la loi que l’on s’est prescrite 

est liberté » Rousseau. 

Introduction générale : 

Aussi nécessaire que soit la société, son organisation ne va pas de soi. Elle suppose d’abord 

des règles qui en assurent le fonctionnement et s’imposent aux individus. Lorsque l’existence 

sociale reste encore ancrée dans la communauté, comme c’est le cas pour les sociétés 



 

55 
 

primitives, ces règles émanent de la collectivité elle-même et c’est la communauté toute 

entière qui veille à ce qu’elles soient respectées. Le pouvoir politique – pouvoir des règles et 

pouvoir des contraintes – n’est pas séparé de la société : les sociétés primitives sont des 

sociétés sans Etat. 

L’Etat n’apparait en effet qu’avec l’émergence d’un organe du pouvoir politique séparé de la 

société, distinct du corps social. Situé au-dessus des individus ou des groupes, il prétend 

arbitrer leurs différents ou régler les conditions de leurs acteurs. Pour être efficace, un tel 

pouvoir nécessite bien sûr l’usage de la force. C’est pourquoi on a pu définir l’Etat comme le 

« monopole de la violence physique légitime » (Max Weber). L’Etat se présente en tout cas 

comme l’instrument nécessaire de l’ordre social, au service de l’intérêt de tous, c'est-à-dire de 

la société dans son ensemble. 

Il convient de remarquer que l’idée de l’Etat ne remonte qu’au 16
ème

 siècle notamment avec 

Machiavel. C’est parce qu’on a voulu distinguer les gouvernants des gouvernés que la notion 

est née. Machiavel a monté qu’à la différence du clan, de la tribu ou même de la nation, 

l’autorité politique n’est pas le fait de commander mais le droit de commander. Ce n’est pas 

une idée de fait mais une idée de droit. C’est une institution des hommes en vue d’assurer la 

sécurité et l’ordre dans la communauté. Cela est aussi l’avis de Hobbes qui a affirmé que 

l’institution de l’Etat permet d’échapper à la guerre de tous contre tous de l’état de nature.  

Ainsi, l’histoire des idées politiques nous montre que plusieurs formes de gouvernement ou 

des doctrines politiques ont existé à travers le monde. Ces différentes doctrines politiques 

sont : la monarchie, l’absolutisme, le fascisme, la démocratie, le socialisme et bien d’autres. 

Puisque l’Etat est une institution qui a pour but d’assurer la sécurité, garantir la liberté des 

citoyens et de leur bien-être social, moral et intellectuel ; Quelle est la meilleure forme de 

gouvernement qu’il faut pour la gestion de l’Etat ? Quel est le rapport des citoyens avec ces 

grandes doctrines politiques ? 

 L’Etat I.

La philosophie grecque a inauguré la réflexion politique et en a fixé le cadre initial : 

l’opposition du nomos, « la loi », et de la phusis, « la nature ». Si les sophistes faisaient le 

plus souvent l’apologie de la loi et de la coutume, Platon et Aristote ont eu tendance à 

valoriser la nature comme fondement de l’autorité politique. La philosophie moderne, à partir 

du 17
ème

 siècle renouvellera ce débat en opposant la nature et la convention. Cette notion de 

convention renvoie à l’irruption de l’idée de liberté comme condition et comme fin de la 

société politique, et cela à partir des prémices individualistes que ni Platon ni Aristote 

n’auraient accepté.  

 La famille et l’Etat : la critique de la conception patriarcale du pouvoir. 1.

Pour un anthropologue comme Levi Strauss, « rien ne serait plus faut que de réduire la famille 

à son fondement naturel ». Son institution est culturelle. Pourtant, dès l’antiquité, par exemple 

chez Aristote, la réflexion sur l’Etat a toujours été liée à une analyse des formes des sociétés 

que sont la famille ou le village, voir la tribu. La thèse fondamentale d’Aristote est que 



 

56 
 

« l’homme est par nature un animal politique », mais aussi qu’il y a une genèse naturelle de la 

société politique. Car, quand on l’analyse, la cité ne se décompose pas en individus : elle se 

décompose en communautés dont chacune est naturelle, de telle sorte que la cité l’est aussi. 

L’individualisme est récusé par Aristote autant que par Platon, même si ce dernier reconnait 

d’avantage de valeur à l’individu. Si Aristote veut inscrire la cité dans l’ordre naturel, il 

différencie en même temps ces communautés en montrant qu’elles ne sont pas identifiables : 

l’autorité paternelle n’est pas l’autorité despotique, et ni l’une ni l’autre ne sont l’autorité 

politique. 

A La suite d’Aristote, Rousseau distinguera le gouvernement domestique du gouvernement 

civil, l’autorité du père de l’autorité politique et, dans tous les cas, exclura qu’ils soient 

despotiques. « Le père doit donc commander dans la famille », mais il n’y commande pas 

comme un roi, et un roi à son tour ne commande pas dans son royaume comme un père car il 

n’est pas le père de ses sujets. Le modèle patriarcal du pouvoir politique se trouve alors 

refusé. Il reste à en trouver les fondements. 

 Le pacte social et l’institution de l’Etat 2.

A l’idée aristotélicienne d’une sociabilité naturelle des hommes, Rousseau oppose leur 

caractère asocial dans l’état de nature et la possibilité, inconcevable pour Aristote, d’une 

autarcie (autonomie) naturelle de l’individu. 

Les théoriciens du contrat sont tous opposés à la thèse aristotélicienne de l’Etat fondé en 

nature. Ils le fondent sur une convention. Mais ils ne s’entendent pas sur la nature même de 

cette convention. Il y a en effet bien de la différence entre le pacte de soumission fondant un 

pouvoir absolu chez Hobbes et le pacte d’association proposé par Rousseau, qui jette les bases 

d’une conception démocratique de la souveraineté qui, pour l’essentiel, reste la nôtre. Le 

pacte social est conçu comme un échange – soit égal, soit inégal – par ses différents auteurs.  

Selon Hobbes, « la seule façon d’ériger un tel pouvoir commun c’est de confier tout leur 

pouvoir et leur force à un seul homme »  (le Léviathan). Chacun échange avec chacun, met au 

profit d’un tiers, le souverain, qui ne s’engage à rien, ou presque. En aliénant leur liberté 

naturelle, les hommes obtiendraient en échange la sécurité de leur personne et de leur bien. 

Mais peut-on se sentir en sécurité face à un souverain dont la puissance est sans limite réelle ? 

Selon Rousseau la liberté est inaliénable : on ne peut ni la donner ni la vendre car « chacun de 

nous met en commun sa personne et toute sa puissance sous la suprême direction de la 

volonté générale ». Dans l’acte d’association, chacun, en s’unissant à tous, n’obéit pourtant 

qu’à lui-même et reste aussi libre qu’auparavant : car, en se donnant à tous, chacun ne se 

donne à personne ; chacun n’échange jamais qu’avec soit même, ce qui constitue un 

paradoxal et singulier échange. Chacun y renonce, en réalité, à sa liberté, et à ses droits 

naturels, pour acquérir une liberté politique et des droits civils. Le pacte social, « d’un animal 

stupide et borné (…) fait un être intelligent et un homme ».    

 Sa genèse et son fondement : 3.



 

57 
 

Difficile en réalité de trouver aujourd’hui une société digne de ce nom sans un pouvoir qui 

assure l’ordre, la paix, la liberté, la sécurité, le bien-être de ses membres. Ce pouvoir, c’est 

l’Etat, défini comme « une société organisée, ayant un gouvernement autonome et jouant le 

rôle d’une personne morale distincte à l’égard des autres sociétés analogues avec lesquelles il 

est en relation » (André Lalande, Vocabulaire technique et critique de la philosophie).  

Les Etats modernes sont des Etats-nations, la nation désignant l’ensemble des individus 

formant un corps social unis par une volonté de vivre ensemble, une communauté de culture, 

de traditions historiques, d’aspirations. Mais l’Etat ne coïncide pas nécessairement avec la 

nation. Il y a des Etats sans nation, par exemple le Vatican, et des nations composées en 

plusieurs Etats, par exemple la nation américaine ou la nation arabe. Les sociétés primitives 

sont des sociétés sans Etat, mais régis cas même par un type de pouvoir.  

La patrie renvoie à l’attachement affectif de l’individu à sa nation. Le problème de fond est de 

savoir ce qui fonde le pouvoir d’Etat en tant que pouvoir politique. Quelle est sa relation aux 

autres pouvoirs : économique, religieux, culturel notamment ? Quels sont les fondements du 

pouvoir ? Pourquoi les hommes acceptent-ils un pouvoir commun ?  

Le fondement de l’Etat est à la fois logique et historique. Logique parce que l’Etat est une 

forme d’organisation sociale et structuration de la société. Historique parce que l’Etat apparait 

à un  certain moment dans l’évolution de la société. L’organisation clanique ou tribale précède 

l’organisation étatique. Au stade du clan ou de la tribu, le pouvoir est diffus (diluer) dans la 

société. La politique n’est pas une activité spécifique, lieu d’exercice du pouvoir. La société 

est réglementée par les rapports de parentés. Le chef de la tribu n’est pas un chef d’Etat. Il 

rétablit l’ordre, la concorde sur la seule base de sa parole du respect et du prestige que la 

société lui reconnait en tant que représentant des ancêtres et dépositaire de la tradition.  

L’Etat en revanche se constitue et se définit comme pouvoir central, séparé de la société et 

placé au-dessus d’elle, se donnant pour mission d’organiser, de contrôler un territoire et 

l’ensemble des individus qui s’y trouvent.  

La croissance démographique, la limitation des moyens de subsistance, les mouvements 

migratoires entrainent l’éclatement de la tribu, la formation d’unité sociale plus vaste. Les 

différentes sphères de l’existence s’émancipent de la tutelle des rapports de parenté. La 

politique s’instaure comme activité autonome et la distinction gouvernant/gouverné structure 

désormais la société. De qui les gouvernants tiennent-ils leur pouvoir ? De Dieu, de la force 

ou des gouvernés ? 

 Le pouvoir II.

La notion de pouvoir est à entendre comme la faculté d’agir propre à l’homme ; une capacité 

d’agir sur les choses et sur les personnes. Il naît d’une décision et s’exerce par le biais d’une 

puissance d’exécution de la décision. Le pouvoir suppose donc un pôle qui commande et un 

autre qui veille obéir. Il s’applique dans la plupart des cas dans un groupe social. C’est alors la 

capacité d’action et d’affirmation de soi d’un individu ou d’un groupe social. Max Weber 

pour qui il n’y a pas de pouvoir sans violence, affirme dans son œuvre économie et société 



 

58 
 

que l’exercice du pouvoir équivaut à « faire triompher au sein d’une relation sociale sa propre 

volonté, même contre la résistance d’autres personnes ». Et ajoute- t- il, tout pouvoir n’est 

légitime que s’il lui est accordé par la communauté le droit de recourir à la force contre celui 

qui veut désobéir. 

En ce sens, le pouvoir est lié à l’autorité qui est un pouvoir de commandement conféré à une 

institution ou à une personne, le consentement des individus à obéir à une personne ou à une 

institution. L’autorité est habilitée à prendre des décisions concernant le groupe social dont il 

a la charge. Elle jouit d’une souveraineté qui varie suivant l’importance du pouvoir. 

Max Weber distingue trois types d’autorité : traditionnelle, légale-rationnelle et 

charismatique.  

- L’autorité traditionnelle : elle est fondée sur la conviction qu’un pouvoir qui a fait 

preuve de son efficacité par le passé doit être maintenu. Ce type d’autorité peut être 

aboli par ceux qui l’on instaurée. 

- L’autorité légale-rationnelle : elle est fondée par la rationalité. Elle est inscrit dans le 

droit civil ou administratif et vise généralement à remédier à une situation détériorée, 

mais non à châtier.  

- L’autorité charismatique : celle dont bénéficie en particulier un chef religieux ou 

politique, est censée provenir de Dieu ou de la révélation.  

Cependant, pourrait- on se demander, comment un  homme peut-il accepter d’être sous la 

tutelle, la domination d’un autre homme comme lui ? Kant répond : les hommes, vu leur 

inclination naturelle vers le mal, ne sont pas capables par eux-mêmes, d’obéir aux règles 

universellement valables et partant d’être libre. Il leur faut donc un maître qui est exempt 

de cette tare et qui impose par la force l’obéissance à la volonté universelle. 

Au chapitre des fonctions du pouvoir, Platon dit qu’il assure l’ordre public et est la 

condition de toute vie sociale. Pour Rousseau, il est la condition de toute liberté et Hegel 

de tout progrès. Ainsi, faut-il nécessairement obéir au pouvoir ? Pour Machiavel, un 

pouvoir auquel on n’obéit pas ne serait plus un pouvoir et ne remplirait plus sa fonction. 

Dans la mesure où tout pouvoir corrompt, c'est-à-dire, il tend à l’abus selon John Lock. 

Dans ce cas, faut-il obéir ? Le devoir de résistance, plus précisément la résistance 

d’opinion doit être la mesure du devoir d’obéissance. « Résistance et obéissance, voilà les 

deux vertus du citoyen. Par l’obéissance il assure l’ordre ; par la résistance il assure la 

liberté » disait Alain. 

 Les théories du droit divin : 1.

Les théories du droit divin affirment que tout pouvoir vient de Dieu. Il est la source, le 

fondement de toute autorité. A ce titre, il est du devoir de chacun d’obéir à l’autorité de façon 

inconditionnelle. La monarchie de droit divin a régné pendant tout le Moyen Age. Elle est 

caractéristique de la féodalité. Le roi est le représentant de Dieu sur terre. Son autorité est 

incontestable et exige une soumission absolue. C’est un régime politique ou le pouvoir est 



 

59 
 

détenu par un seul individu, les autres étant réduit au rôle des courtisant ou des simples 

exécutants.  

 Les théories du droit naturel : 2.

Sur le déclin, de la société féodale va progressivement naitre et se constituer une nouvelle 

classe, la bourgeoisie sur la base des idées de liberté et de raison, elle se met à contester le 

pouvoir de la noblesse et du roi. Le cartésianisme, l’esprit d’examen, le libre jugement du 

sujet sont les nouvelles valeurs de référence. Elles dessinent désormais l’horizon de la pensée 

et de la culture. Le pouvoir descend du ciel sur la terre et les théories du droit naturel 

succèdent aux théories du droit divin. Le fondement du pouvoir, ce n’est plus la volonté de 

Dieu, mais la volonté des hommes. Thomas Hobbes, figure marquante de cette conception du 

pouvoir, dessine l’Etat sous les traits d’un monstre, le Léviathan, symbole d’un pouvoir fort, 

seul capable d’endiguer les instincts agressifs de la nature humaine. Aussi longtemps que les 

hommes vivent sans un pouvoir commun qui les tienne tous en respect, ils sont dans un état 

de guerre de tous contre tous, « l’homme étant un loup pour l’homme » la coexistence sociale 

n’est possible que par un pouvoir fort capable d’inspirer crainte et effroi, capable d’unifier les 

volontés et de décider pour tout le monde. L’Etat repose sur un contrat de soumission. Chacun 

se soumet au monarque, qui en retour assure ordre et sécurité.  

 La volonté du peuple comme immanence du pouvoir: 3.

Bien que résultant d’un contrat et de la volonté des associés, le pouvoir tel que le conçoit 

Hobbes conserve un caractère transcendant et ce qu’il implique une soumission absolue au 

monarque. Une fois que le sujet s’est demi de ses pouvoirs au profit du souverain, il ne peut 

plus discuter ses ordres et il n’a plus rien à décider. Le pouvoir absolu du souverain nous 

ramène à l’arbitraire du pouvoir divin ou de l’état de nature. 

La véritable immanence du pouvoir est celle que définit Hegel lorsqu’il montre que l’Etat est 

l’incarnation de la raison et de la volonté libre. L’Etat moderne est le rationnel en soi et pour 

soi. Il réalise la performance d’assurer la synthèse du particulier et de l’universel par 

l’universalisation de la particularité. La volonté particulière dans l’Etat ne peut vouloir que ce 

que veut la raison universelle, et celle-ci ne peut s’objectiver que dans la particularité comme 

prise en compte de la volonté du sujet. Ceci veut dire concrètement qu’il faut opposer à la 

transcendance du pouvoir, en tant qu’il émane de Dieu ou de la force, l’immanence (ce qui est 

contenu dans la nature d’un être) comme véritable fondement du pouvoir ayant sa source 

dans la raison et la volonté libre du citoyen. 

 La finalité de l’Etat : 4.

Les gouvernants tiennent leur pouvoir du peuple dont ils appliquent les lois et la volonté. 

L’Etat n’a d’autre fin que le bien du peuple. Les anarchistes estiment pourtant que l’Etat 

signifie en réalité le sacrifice des libertés individuelles et l’anéantissement de toute vie 

collective. C’est un carcan incompatible avec le développement physique et moral de la 

personne humaine. L’individu ne peut s’épanouir que dans le cadre des libres associations, 



 

60 
 

seules susceptible de prendre en compte les intérêts quotidiens concrets, réels de chacun. Or, 

il n’y a pas d’association humaine possible sans règle de vie commune, sans un minimum 

d’organisation, sans un certain pouvoir. La vigilance critique consiste à ne pas perdre de vue 

que les formes de l’Etat et du pouvoir varient suivant le temps, l’espace, la culture, certaines 

modalités conduisant à des résultats contraires aux fins visées. 

Le pouvoir peut s’adosser à la tradition, à la coutume, la culture. C’est le cas des sociétés 

tribales. Il peut être charismatique, s’incarner dans un individu particulièrement doué, 

naturellement talentueux en politique, sachant parler à la foule, drainant derrière lui des 

masses qui répondent à son appel. La foule obéit parce que le leader fascine. Il y a risque de 

glissement vers le fascisme. Dans les Etats modernes, le pouvoir est légal, exercé 

conformément à la constitution. Cependant, la constitution peut exprimer la volonté d’un 

individu ou d’une oligarchie, qui détient alors tous les pouvoirs et décident du destin de la 

société. Le souverain dicte sa volonté au peuple et n’a de compte à ne rendre à personne. 

C’est l’Etat totalitaire et despotique.  

Cependant, l’expérience historique montre que les dépositaires du pouvoir utilisent souvent 

leur position dominante pour ériger leurs volontés particulières en volonté générale de la 

société, remettant ainsi en cause les acquis de la démocratie. Les formes de l’Etat ne peuvent 

être comprises sans leur mise en relation avec l’organisation économique de la société et sa 

division en classes. L’Etat exprime les rapports de force entre les classes, chaque période de 

l’histoire étant marquée par l’hégémonie d’une classe sur les autres classes de la société. 

Hégémonie qui s’exerce à travers les appareils idéologiques d’Etat que sont l’école, la famille, 

la religion, etc., l’armée, la police, l’administration, les tribunaux constituant les appareils 

répressifs du pouvoir de l’Etat. Au moyen âge, l’Etat féodal assurait la domination de la 

noblesse. Aujourd’hui, les Etats modernes sont des Etats bourgeois dont le pouvoir politique a 

pour base économique structurelle le mode de production capitaliste.  

Au bout du compte, la finalité de l’Etat, indépendamment de ses formes historiques, est la 

même. La finalité de l’Etat, c’est la liberté. L’Etat libère d’abord de l’état de nature qui 

ramène l’homme à l’animalité en tant que lieu d’expression de l’instinct, des pulsions 

biologiques, des désirs et des appétits non contrôlés. L’animal est asservi aux lois de la nature, 

à la loi de la jungle. L’Etat introduit l’homme dans le règne du droit, de la loi humaine voulue, 

acceptée, produite par l’homme lui-même. L’Etat, c’est le domaine de la liberté réalisée 

(Hegel), la liberté étant l’obéissance à la loi qu’on s’est prescrite. Il n’y a pas de liberté sans 

justice. L’injustice restaure l’état de nature, crée des inégalités, des situations de domination, 

d’exploitation, d’asservissement des uns par les autres. La justice et l’égalité sont 

intrinsèquement liées à la liberté. Elles s’imposent comme principe cardinaux de toute 

organisation politique démocratique. Ce sont des droits naturels de la personne humaine 

définie comme être doué de raison, que l’Etat doit préserver par une législation exprimant la 

volonté générale en tant qu’émanation de l’ensemble du corps social. Tous les hommes 

naissent libres et égaux. Les hasards de la fortune et de l’histoire, les conflits d’intérêts 

matériels font que ces principes sont en permanence battus en brèche. La vocation de l’Etat 

est de tendre vers leurs pleines applications. C’est de cette manière qu’il peut également 

assurer la protection de la personne et des biens, la sauvegarde de la paix et de sécurité de 



 

61 
 

tous, la défense de l’intérêt générale et du bien commun. La liberté implique l’égalité, mais 

aussi et surtout, plus concrètement, l’exercice du jugement personnel de chacun, la tolérance, 

le respect des opinions des autres, la diffusion des idées et du savoir. L’Etat réalisant la liberté 

rend possibles les progrès de la connaissance, de la culture, de la civilisation. 

 Le rôle du pouvoir dans l’Etat. 5.

D’après Kant, « l’homme est un animal qui, lorsqu’il vit parmi d’autres individus de son 

espèce, a besoin d’un maitre ». D’où la nécessité du pouvoir. On distingue généralement trois 

pouvoirs dans l’Etat civil :  

- Le pouvoir législatif : il a pour rôle d’élaborer des lois auxquelles seront soumis les 

membres de la société ; 

- Le pouvoir judiciaire : il dit le droit, c'est-à-dire juge de ce qui  est légal ou non. 

- Le pouvoir exécutif : il applique les règles qui ont été décidé. 

 

 Les limites de l’Etat : 6.

a. Les critiques du pacte social et de l’Etat 

Les critiques des théories du contrat viennent d’horizons très divers. La critique hégélienne 

est originale ; elle vise surtout Rousseau dont elle réfute l’individualisme. En faisant de 

l’existence des individus le fondement même du pacte social, les théories du contrat laisse à 

penser que l’individu aurait le choix de conclure ou de ne pas conclure le pacte, comme si 

l’institution de l’Etat dépendait de la bonne volonté des individus. Mais, selon Hegel – en cela 

proche d’Aristote – l’auto-réalité effective qu’en tant que membre de l’Etat, auquel il ne 

préexiste pas. Hegel introduit une distinction capitale entre la société civile et l’Etat. La 

société civile est le lieu même ou se confronte les intérêts individuels. Mais ces conflits 

menacent de rompre l’unité du corps social. L’Etat a pour fonction de préserver cette unité par 

la considération de l’universel. La société civile relève donc d’une forme de libéralisme 

économique qui, d’après Hegel, rencontre des limites et suppose son dépassement dans la 

sphère politique. Mais, quand le libéralisme économique s’assujetti ce sphère, il a tendance à 

concevoir l’Etat comme un simple instrument au service de la société civile, c'est-à-dire des 

intérêts individuels. Or l’Etat a une fonction supérieure, dans la mesure où il s’efforce de 

subordonner les conflits économiques à des règles supérieurs, en particuliers éthiques. Si le 

libéralisme tend à faire de l’Etat un moyen au service de la société civile et cherche à en 

limiter la puissance, la tradition marxiste en fera un obstacle à supprimer au profit d’une 

société civile sans classes sociales. Dans les deux cas, c’est la limitation réciproque et 

l’équilibre entre la société civile et l’Etat qui sont remis en cause. 

 Les systèmes politiques III.

 La monarchie 1.



 

62 
 

Le mot monarchie dérive de deux mots grecs monos : Seul et arkhein : commander. La 

monarchie est un régime politique dans lequel l’autorité de l’Etat est exercée par un seul 

individu. Le chef de l’Etat peut être un roi, une reine, un sultan, un empereur. Le pouvoir se 

transmet de façon héréditaire mais le pouvoir d’un monarque peut- être soumis au contrôle 

d’un groupe d’individus. Ainsi, on constate à travers l’histoire des idées politiques plusieurs 

sortes de monarchie : 

a. la tyrannie : 

La tyrannie est un gouvernement qui abuse de son autorité. Il conquiert le pouvoir par la 

force. Dans ce régime, la liberté individuelle n’est pas respectée et le peuple n’a aucun 

contrôle sur le pouvoir.  

b. l’aristocratie 

Du grec aristos qui veut dire excellent et Kratos/pouvoir. C’est le gouvernement des 

meilleurs, des excellents, des riches c'est-à-dire le gouvernement des anciens ou des sages 

reconnus par leur exemple politique. 

c. la monarchie constitutionnelle 

Dans ce régime, le pouvoir du roi est limité. Le véritable pouvoir est détenu par le premier 

ministre issu du parti politique majoritaire au parlement. Ce régime est encore exercé de nos 

jours en Grande Bretagne, en Espagne, Au Maroc…    

 L’absolutisme : 2.

Au sens strict, c’est un système politique dans lequel l’Etat a un pouvoir absolu. Le chef de 

l’Etat seul décide de tout. L’individu ne compte pas il doit obéir. De la sorte, « la liberté 

revient uniquement pour l’individu, à fonder son désir dans celui du chef de l’Etat ». Comme 

l’affirme Gentile. C’est dans cet esprit que Louis XIV clamait : « l’Etat c’est moi ». Jacques 

Bossuet, pour soutenir la politique de Louis XIV en France au 17
ème

 siècle avait 

religieusement interprété l’absolutisme. Pour lui, le souverain tient son pouvoir de Dieu, il a 

un pouvoir sacré. Il est responsable devant Dieu mais non devant le peuple. Si le peuple doit 

une obéissance inconditionnelle au souverain, d’après Bossuet, c’est à cause de leur péché 

originel qui les a rendus radicalement mauvais. Puisque l’homme est naturellement mauvais et 

corrompu, il faut un pouvoir fort. Ainsi, si le souverain dirige mal, il faut plutôt prier pour que 

Dieu le ramène à la raison mais non se révolter contre lui car il a des comptes à rendre à Dieu 

mais pas aux hommes. 

Dans l’absolutisme, on attribue souvent à l’autorité une origine transcendante : le souverain 

est considéré comme l’incarnation de Dieu lui-même (théocratie) ou son représentant sur la 

terre. 

 L’anarchie : 3.



 

63 
 

Les anarchistes voient dans l’Etat le mal radical et l’individu la valeur suprême. Ils 

condamnent l’Etat car il est, selon eux, l’aliénation de la liberté individuelle. D’où Bakounine 

écrit : « l’Etat est un cimetière ou vienne s’enterrer toutes les manifestations de la vie 

individuelle ». Pour les anarchistes, il faut « vivre sa vie, faire ce qu’on veut, épanouir sa 

personnalité ». Ils prônent par contre les associations naturelles. C’est seulement dans les 

libres associations, pensent-ils, que les individus peuvent véritablement s’épanouir. Toutefois, 

si on peut avec les anarchistes que la tentation de l’Etat est de devenir tyrannique, il faut alors 

rejeter l’idée selon laquelle les hommes établissent des associations naturelles parfaites. 

L’autorité reste nécessaire pour la protection des libertés individuelles contre les violences 

d’autrui. 

 Le socialisme (Marx et Engel) : 4.

Le socialisme fait prévaloir l’intérêt global sur les intérêts particuliers. A la base, le 

socialisme est avant tout une dénonciation des inégalités sociales constatées par Marx et 

Engel. Pour y remédier, ils proposent une révolution politique qui consiste à arracher le 

pouvoir des mains de la bourgeoisie pour le confier aux prolétaires. Le but visé est de parvenir 

à une société sans classe, où règne l’égalité et la liberté. Mais en réalité, le pouvoir du 

prolétariat n’est que la dictature du parti communiste.   

 La démocratie (Rousseau) : 5.

Elle tente de concilier les précédentes théories. Avec les anarchistes, la démocratie reconnait 

que la personne humaine est la seule valeur et son bonheur la seule fin en soi. Mais contre 

eux, elle soutient que l’Etat est un moyen incontournable pour la réalisation des aspirations 

individuelles. L’individu est important mais sans l’Etat il n’est rien. La démocratie a pour 

principe de base le respect de la liberté et légalité des citoyens.  

Un Etat démocratique est un Etat ou la constitution et les lois expriment la volonté générale et 

non la volonté d’un individu ou d’une oligarchie. C’est un Etat libéral ou les gouvernants 

tiennent leur pouvoir du peuple, qui contrôle leurs actions. Le peuple élabore lui-même les 

lois auxquelles il est soumis. Il choisit ses représentants, dont la tâche est de défendre l’intérêt 

général, unique fondement et unique finalité du pouvoir d’Etat. La séparation des pouvoirs, 

caractéristique de l’Etat libéral, oblige les gouvernants à rendre compte au peuple de la 

manière dont ils exercent le pouvoir  à eux confié par l’ensemble des citoyens. Elle balise le 

terrain pour un fonctionnement démocratique des Etats modernes.  

Cette volonté générale n’est pas sans danger ; car elle est en fait celle de la majorité. Mais 

alors, la démocratie n’est que la domination de la majorité sur la minorité. Bien pire, quand, la 

majorité est incompétente, la démocratie risque fort de verser dans la tyrannie de la 

médiocrité. En démocratie, les droits sont certes proclamés, mais en réalité ils ne sont effectifs 

que pour les riches et les influents. 

a. Critique de la démocratie : 



 

64 
 

De nos jours et à travers le monde, nous vivons une époque de la démocratie. Cette 

démocratie accorde la liberté politique, de la pensée, d’expression et d’opinion, la libre 

concurrence économique, la participation de tous les citoyens à la chose publique.  

Il est à remarquer que cette doctrine politique a des imperfections surtout dans les pays sous-

développés et démocratisés. Car, la liberté accordée par la démocratie s’assimile quelque fois 

au libertinage. D’un côté en confiant le pouvoir aux peuples, aux citoyens, il y a beaucoup de 

possibilités de le confier aux ignorants, aux hommes sans culture politique, aux opportunistes 

politiques. De l’autre côté, la démocratie telle qu’elle est pratiquée dans la plupart des pays 

n’a pu résoudre beaucoup de problème : l’enrichissement démesuré d’une minorité au 

détriment d’une masse populaire misérable, l’égalité devant la loi n’est que théorique, la 

discrimination, l’injustice, la corruption sont des préjudices de la démocratie. 

 Le dépassement de l’Etat : vers la paix universelle. IV.

L’institution de l’état civil met un terme à l’état de nature qui existe entre les individus et 

instaure la paix civile à l’intérieur de l’Etat. Cet état de droit ne suppose pas pour autant la 

suppression absolue de la violence, mais sa neutralisation. Cependant, l’institution des Etats 

fait naitre un nouvel état de nature entre ces Etats eux-mêmes. Apparait ainsi la guerre, 

comme relation politique entre les Etats : la paix est toujours l’exception et la politique se 

déploie dans l’horizon de la guerre toujours possible.  

Peut-on concevoir une sortie définitive de l’état de nature qui oppose les Etats ? Cela revient à 

penser radicalement l’idée de la paix, et non son concept empirique : une paix éternelle et 

universelle, et non plus un état provisoire instauré par des pactes fragiles. Kant montre le 

caractère raisonnable de ce projet. Prenant en partie modèle sur la façon dont l’état civil a pu 

se constituer, il en fait un idéal de la raison pratique qui l’action dans l’histoire. Car cette idée 

de la universelle et éternelle peut-elle conçue sans contradiction, l’essentiel reste encore de la 

réaliser grâce à l’action. La réflexion de Kant entrevoit la possibilité d’une «  société de 

nation », qui ne serait pas un Etat au-dessus de tous les Etats mais une fédération fondée sur 

des principes communs de relations entre les Etats souverains. 

Hegel récusera ce projet kantien : il n’y a pas de sorti possible et définitive de l’état de nature 

qui existe entre les Etats ; et la guerre, qui les met à l’épreuve, semble inévitable. Il est vrai 

que l’histoire ne lui a jusqu’ici opposé aucun démenti dans les faits. 

Conclusion générale : 

D’une manière générale, l’Etat est société organisée ayant un gouvernement autonome et 

jouant le rôle d’une personne morale. Si un groupe social est uni par une communauté 

organisée autour d’une tradition historique ayant des aspirations communes, cela forme une 

nation. Lorsque cette nation est rassemblée sur un territoire déterminé, celui-ci constitue une 

patrie des membres du groupe et si elle est dotée d’une institution politique, c’est un Etat. 

Donc l’Etat est caractérisé par un territoire, une population unie et un gouvernement. Ainsi, 

quelle est la forme d’Etat qu’il faut pour une bonne gouvernance ou encore pour répondre aux 

aspirations de la population ? 



 

65 
 

La communauté politique est traversée par plusieurs doctrines qui organisent l’autorité de 

l’Etat. Le système de gouvernance varie d’une doctrine politique à une autre. C’est ainsi que 

d’une part les partisans de l’absolutisme voient en l’homme une méchanceté naturelle à telle 

enseigne que, pour rétablir l’ordre, la sécurité et la tranquillité sociale, le pouvoir absolu de 

l’Etat est nécessaire. D’autre voient dans la gestion de l’Etat une compétence. Mais il faut 

reconnaitre que le régime démocratique, malgré ses insuffisances peut réconcilier l’idée de la 

liberté individuelle avec la discipline de l’Etat. Dans un Etat démocratique, la paix, la stabilité 

sociale réside dans l’éducation des citoyens, dans leur instruction et la culture démocratique 

pour accroitre l’esprit critique. Par ce processus, les citoyens peuvent avoir la maturité 

politique pour être dignes du régime démocratique et l’Etat deviendrait un moyen nécessaire 

de réalisation des aspirations des citoyens. 

Sujets de réflexion : 

1- Comment l’Etat peut-il préserver la liberté ? 

2- Peut-il y avoir une société sans Etat ? 

3- La fin de l’Etat est-elle la liberté ? 

4- En quoi la démocratie est-elle toujours à conquérir ? 

5- Y a-t-il une autonomie du politique par rapport au social ? 

 

CHAPITRE 9 : LA JUSTICE ET LE DROIT 

INTRODUCTION 

Les deux grandes guerres du 20
ème

 siècle ont aiguisé le désir de paix qui habite l’homme 

moderne.  En détruisant les édifices, les lieux de culte et de loisir du vieux continent et 

d’autres régions du monde, ces guerres ont aussi fragilisé les idéaux qui constituaient jusque-

là le socle moral de la société moderne.  « Plus jamais ça ! », s’écriaient à NÜREMBERG
17

 

les rescapés de ces conflits armés les plus meurtriers de l’histoire.  Depuis lors, le monde de 

l’après-guerre est mis au défi de construire la paix.  Dans la foulée, la question de la justice 

est redevenue, plus que jamais, une question centrale.  Car il n’y a pas de paix véritable sans 

justice.  Qui veut la paix, pourrait-on dire, défend la justice.  Etant donné que toute 

communauté politique fonde la justice sur le droit, justice et droit deviennent deux notions 

inséparables l’une de l’autre.  La justice implique le respect du droit et des droits du citoyen.  

Engagée dans la recherche de la paix, l’humanité ne peut se soustraire à la nécessité de 

clarifier les rapports qui lient la justice au droit.  

Le désir et la soif de justice ne peuvent être éprouvés que par celui qui pense être victime 

d’une injustice.  Celui qui n’a jamais subi une injustice ne peut comprendre combien la justice 

est précieuse.  L’histoire des sociétés humaines nous apporte bien de preuves que toutes les 

révoltes populaires, tous les soulèvements et  toutes les mutineries naissent toujours d’une 

injustice ou de ce qui est tenu comme tel.  En amont de tout combat pour la justice se trouve 

                                                           
17

. Centre industriel, universitaire et culturel en Allemagne. Lieu ou a eu lieu le procès devant le tribunal militaire international contre 24 membres 

du parti nazi et 8 organisations de l’Allemagne hitlérien inculpés principalement de crime de guerre et de conspiration contre l’humanité. (20 
/11/45 – 01/10/46). 



 

66 
 

très souvent une injustice.  Par exemple, seuls des ouvriers clochardisés et réduits à la 

mendicité peuvent décider de faire la guerre au patron pour exiger de lui le paiement des mois 

d’arriéré ainsi que l’amélioration des conditions de travail.  En un mot, les injustices sont la 

matrice de la justice.  Il ressort que la justice et le droit s’accompagnent autant dans leur 

essence (définition), dans leur application que dans leur visée.  

 Définition et distinction des termes : I.

Le terme justice vient du latin « jus » qui veut dire le droit et signifie la conformité au droit, le 

respect du droit.  Alors, est donc juste ce qui  relève du droit. De ce point de vue, la justice est 

donc le respect rigoureux et objectif des droits de chacun d’où cette définition classique 

donnée par Sémonide : « la justice consiste à remettre à chacun son dû ». Donc est juste ce qui 

est légal, c'est-à-dire conforme à la loi. 

La justice désigne deux idées différentes : 

- Une institution d’Etat charges de faire respecter la loi et de dire le droit. (cela 

regroupe les tribunaux, les prisons etc.). 

- Un principe moral, un idéal qui exige le respect de l’équité et du droit. Elle définit 

donc ce qui est légitime et peut juger les lois. Donc est légitime ce qui est fondé en 

raison, en justice, en équité. Cela peut ou non s’opposer à ce qui est légal, c'est-à-dire 

conforme à la loi. En effet lorsqu' Antigone
18

 se rebelle contre la loi posée par le tyran 

Créon. Elle montre cette opposition entre la légalité et la légitimité. Il est légal de 

laisser les morts sans sépulture puisque telle est la loi (le décret de Créon) mais cela 

n’est pas conforme à la dignité humaine donc n’est pas légitime. Antigone refuse de 

laisser son frère sans sépulture car elle est soucieuse avant tout de la destinée de son 

âme et de sa dignité d’être humain. Cela ne signifie-t-il pas que lorsque l’injustice du 

droit positif dévient intolérable, nous avons le droit à l’insurrection, voire le devoir de 

dire non par tous les moyens illégaux, à l’injustice ? 

 

Le droit par contre, implique des normes, des règles, une obligation à suivre. Ainsi, le droit 

désigne l’ensemble des règles et des normes qui organisent la vie en société. Il détermine ce 

qui doit être (obligation) et ce qui est légitime. Grace aux différentes normes, le droit délimite 

les actions individuelles de chacun en indiquant ce qui est permis ou défendu. Kant définit le 

droit comme « l’ensemble des conditions qui permettent à la liberté de chacun de s’accorder 

avec la liberté de tous ». Le droit appelle donc à la solidarité, fondement de toute vie en 

société ; d’où son caractère intersubjectif. 

On distingue deux types de droit : le droit positif et le droit naturel.  

- Le droit positif renvoie aux systèmes de lois instituées par les hommes dans la société. 

Il est objectif et historique. 

                                                           
18. Nièce du roi Créon, Antigone décide, conformément à une obligation sacrée, de recouvrir de terre le cadavre de son frère Polynice. Or Créon, 
le roi de Thèbes, a interdit de donner une sépulture à tous ceux qui, comme Polynice, sont mort en portant les armes contre Thèbes. 



 

67 
 

- Le droit naturel renvoie aux règles universelles et éternelles déduites de la nature de 

l’homme comme les droits de l’Homme. Il est inné et subjectif.  

On appelle encore droit naturel, l’ensemble des prérogatives fondamentales dont est doté 

chaque homme dès sa naissance, en vertu de sa nature humaine. On parle ainsi du droit à la 

vie, du droit à la famille, du droit à la propriété…. quant au droit positif, il revoie au droit 

codifié par les hommes sous forme de lois édictées pour régir la vie sociale. On a ainsi les 

constitutions, le code pénal… 

 Les théories de la justice. 6.

 La justice comme vertu morale : 

La n’est pas uniquement une institution politique, elle est avant tout une vertu morale 

universelle. Dès l’antiquité, elle est vue comme une vertu à côté de la sagesse, de la 

tempérance et du courage. Est juste celui qui sait distinguer le bien du mal et agit selon cette 

distinction. Platon dans la République explique ainsi que la justice est une vertu de l’âme qui 

consiste « à faire son travail et à ne point se mêler de celui d’autrui ». Elle correspond au 

respect des hiérarchies naturelles, qui mettent le beau, le bon et le vrai au-dessus du laid, du 

mauvais et du faux. Le pouvoir ne peut donc être confié à des débauchés qui ne visent pas le 

vrai et le bien commun. Pour Aristote, la justice est « la vertu des vertus » car elle les 

comprend toutes : être justice signifie être courageux, tempéré, généreux, etc. précisons que, 

la justice instituée en droit positif, serait l’application de la justice morale de la société en 

général.  

     La justice comme égalité : 

Elle se fonde sur l’égale dignité des hommes. Pour Descartes, cette égalité est basée sur la 

raison qui est communément partagée et égale en tous les hommes. Pour le christianisme, les 

hommes sont tous fils de Dieu, tous sont faits à son image, tous pécheurs, également rachetés  

par le Christ. Pour la déclaration universelle des droits de l’Homme, les hommes sont 

dépositaires des mêmes prérogatives et des mêmes obligations. Elle stipule en effet que « tous 

les hommes naissent égaux en droit ». Et pourtant, il existe entre les hommes des inégalités 

naturelles : inégalité de talent et d’aptitude. C’est que la justice a pour fonction non pas de 

niveler les talent mais d’égaliser les droits et les devoirs. 

  Platon et la justice comme harmonie : 

Dans la République, Platon définit la justice comme l’harmonie : harmonie entre les 

différentes couches sociales, les dirigeants (sages) – les gardiens (courageux) – les artisans 

(tempérants). Analogiquement, la justice concerne aussi l’harmonie entre les différentes 

parties de l’homme : la raison (siège de la sagesse), le cœur (siège du courage) et l’appétit. 

Toutefois, cette conception présente ses limites ; la conception de la justice collective risque 

fort de légitimer certaines inégalités sociales au nom de l’harmonie. 

 Aristote : 



 

68 
 

Celui-ci célèbre la justice comme la mère de toutes les vertus. Il distingue trois formes de la 

justice : Commutative, distributive et répressive ou coercitive. 

- La justice commutative est celle qui régit les contrats et les échanges. Cette justice 

n’est possible que s’il y a égalité de droit entre les contractants et si les objets 

échangés sont de valeur égale. Elle est à l’origine de l’institution objective de l’égalité 

entre les personnes. 

- La justice distributive est celle qui préside à la répartition des tâches et des avantages 

en fonction soit des mérites, soit des besoins de chacun. 

- La justice répressive ou coercitive, quant à elle, règle les sanctions. Elle intervient 

pour faire cesser les injustices et les erreurs ou pour punir les coupables. Elle veille à 

ce que la peine soit proportionnelle à la faute commise. 

Dans ces trois formes de justice, le souci d’Aristote est de faire régner l’égalité, comme la 

règle suprême qui régit les échanges entre les personnes. L’avis d’Aristote est ici partagé par 

Alain (Emile Chartier) qui résume : « la justice, est l’égalité. ». Ce principe d’égalité a été 

rigidement formulé dans la loi du Talion : « œil pour œil, dent pour dent ». L’exigence de 

pareilles lois veut que les peines soient proportionnelles à la gravité du délit. A l’évidence, 

« la justice a toujours évoqué des idées d’égalité, de proportion, de compensation » affirmera 

Bergson. 

 Kant : 

Selon Kant, la justice comme vertu morale est un principe de la raison, une règle rationnelle 

applicable à tous. Cette justice ne dépend ni des faits, ni des circonstances, ni des sentiments ; 

elle est inconditionnelle et universellement valable ! Une telle justice est idéale mais encore 

irréalisable chez les humains. Car, pour Blaise Pascal, la justice varie selon l’espace et le 

temps : « la justice en déca des Pyrénées, injustice au-delà ». 

 John Rawls (justice comme équité) : 

Pour Rawls, la justice signe « équité » qui implique « l’égalité dans l’attribution des droits et 

des devoirs de bases ». Cette équité doit être fondée sur deux principes :  

1- Le respect des libertés fondamentales ; 

2- L’égalité des chances. 

En cas d’inégalité naturelle, il faut appliquer le principe de différence qui stipule que le plus 

grand bien doit aller au plus désavantagé de la société.  

 Les fonctions du droit 7.

 La liberté et l’égalité : 

Comme le montre la devise de la République française : « liberté, égalité, fraternité », on 

considère généralement que la liberté et l’égalité sont des droits les plus fondamentaux des 

citoyens. ‘Les hommes naissent libre et égaux en droit et en dignité » proclame 

solennellement la déclaration universelle des droits de l’homme de 1948. La fonction de la 

justice instituée est donc de garantir à la fois l’égalité et la liberté des hommes. Cela passe par 



 

69 
 

un système de droits et de devoirs qui limite finalement les libertés des uns pour garantir les 

libertés des autres. Telle est la position de Rousseau en ces mots « si l’on cherche en quoi 

consiste précisément le plus grand bien de tous, qui doit être la fin de tout système de 

législation, on trouvera qu’il se réduit à ces deux objets principaux, la liberté et l’égalité. La 

liberté, parce que toute dépendance particulière est autant de force ôté au corps de l’Etat ; 

l’égalité, parce que la liberté ne peut subsister sans elle ». Du contrat social). Comme le 

montre cette citation, il semble que la liberté et l’égalité soient inséparable : la liberté ne peut 

subsister sans l’égalité, et inversement. 

Toutefois, il existe un conflit logique entre la liberté et l’égalité. En effet, comme le montre le 

célèbre dicton « la liberté des uns commence là où s’arrête celle des autres ». Il est nécessaire 

de limité la liberté pour garantir l’égalité des droits. Par exemple, dans l’état de nature tel que 

le voit Hobbes, les libertés sont infinies : en conséquence, toute relation mutuelle se termine 

par une domination de l’un sur l’autre. L’infinie liberté tue l’égalité. Dans le contrat social, 

l’homme accepte alors de restreindre sa propre liberté au nom du principe d’égalité (et 

notamment d’égalité devant la vie). 

Inversement, l’égalitarisme excessif fini par nier toutes les libertés en voulant effacer les 

différences et les originalités. Tocqueville, étudie la démocratie américaine, montre en effet 

l’incompatibilité de la liberté et de l’égalité. Il explique que les peuples démocratiques ont 

« un gout naturel pour la liberté » mais ils ont surtout une « passion ardente, insatiable, 

éternelle, invisible » pour l’égalité. En conséquence, l’un des plus grands risques de la société 

démocratique est de renoncer à la liberté par amour pour l’égalité : les hommes préféreraient 

ainsi « l’égalité dans la servitude à l’inégalité dans la liberté ». 

 la sanction juridique : 

Le droit positif, qui garantit l’égalité et la liberté, instaure nécessairement une contrainte, qui 

passe par des sanctions. Hobbes déclarait qu’il n’existe pas des droits sans sanction : il a en 

effet développé une politique juridique volontariste dans laquelle le droit est indissociable des 

sanctions. Le but final de cette contrainte est la protection de l’homme. Une infraction envers 

la loi a ainsi deux conséquences majeures : la punition de celui qui enfreint le droit (justice 

pénale et la réparation envers celui qui est lésé (justice civile). Quel est donc le but de la 

sanction juridique ?  

Le premier but semble être simplement la prévention par l’intimidation, dans le but de faire 

respecter les règles. La sanction sert à marquer les esprits, à créer la peur : c’est pour cette 

raison qu’autre fois les exécutions étaient souvent effectuées en public. 

La sanction semble également avoir un deuxième but : l’amélioration de l’individu qui a 

commis la faute. Généralement, la justice entend faire respecter les règles mais aussi ramener 

dans le droit chemin celui qui a commis la faute. Cependant, c’est deux pôles sont souvent 

contradictoire. 

 l’égalité et l’équité : 



 

70 
 

En dernier lieu, le droit pose le problème de l’égalité par opposition à l’équité. En effet, 

l’égalité n’est pas toujours équitable alors que des inégalités permettent parfois de rétablir 

l’équité. Par exemple, la discrimination positive est l’instauration d’une inégalité dans le but 

de rétablir l’équité. L’équité est un principe de justice, fondée sur la reconnaissance de ce qui 

est « dû » à chacun. L’égalité est par contre, une stricte équivalence dans la distribution des 

droits. Aristote différencie ainsi deux types de justice :  

- La justice commutative qui suit le principe d’égalité : c’est une justice qui pose une 

stricte équivalence des obligations et des charges (elle est par exemple en œuvre dans 

les échanges économiques). 

- La justice distributive qui suit le principe d’équité : on donne à chacun ce qui lui 

revient en tenant compte des différences qui existes entre les individus (mérite et 

condition). D’où, il écrit dans l’éthique à Nicomaque : « l’équitable, tout en étant 

juste, n’est pas le juste selon la loi, mais un correctif de la justice légale ». 

Platon dans les lois avait déjà distingué « deux égalités, qui portent le même nom, mais qui en 

pratique s’oppose presque sous bien de rapports ». L’une, « la plus vraie et la plus excellente 

(…) attribue davantage au plus grand et moins au plus petit, donnant à chacun en proportion 

de sa nature ». Par exemple, certaines allocations sociales sont attribuées de façon strictement 

égalitaire quel que soit le revenu des personnes, alors que d’autres sont soumis à des 

conditions de revenus. 

La fonction de la justice n’est donc pas de garantir la stricte égalité des individus mais 

l’équité, c'est-à-dire l’égalité des conditions. 

 Droit et devoir 8.

Les deux notions sont corrélatives ; il y a une réciprocité entre le droit et le devoir. En effet, 

mon droit correspond à un devoir d’autrui à mon égard et vice versa. Par exemple : mon droit 

au salaire correspond au devoir de mon employeur de me verser ce salaire.  

Auguste Comte privilégie ce pendant le devoir car, explique- t – il, si chacun faisait son 

devoir, les droits de tous se trouverait garantie sans qu’il soit nécessaire d’en parler. Cette 

conception n’est pas sans danger. En effet, en oubliant des droits au profit du devoir, on peut 

arriver à justifier la pire des oppressions au nom du devoir. 

 Justice et charité 9.

En tant que reconnaissance des droits et de la dignité d’autrui, la justice et au-delàs de 

l’égoïsme ; elle a valeur de charité. Ce pendant justice et charité ne sont pas à confondre : 

d’abord, parce que la justice est purement restrictive, elle nous prescrit de nous abstenir de 



 

71 
 

porter atteinte aux droits d’autrui : « ne fais pas à autrui ce que tu ne voudras pas qu’il te 

fasse ». Or, la charité est un élan du cœur qui inspire sympathie et bienveillance envers les 

autres. 

Ensuite, la justice définit les obligations ; c’est une « vertu close », mécanique, fondée sur le 

calcul et la mesure souvent trop égalitariste : « œil pour œil, dent pour dent ». Au contraire, 

l’acte charitable est débarrassé de tout calcul, il est désintéressé, généreux… elle consiste à 

donner plus que la part due. 

De plus, la justice est abstraite et générale : elle définit des lois générales. La charité au 

contraire, est concrète, individuelle, affective et spontanée. Elle suppose par exemple 

l’émotion devant la misère de la condition humaine. 

Toutefois, une conception étriquée de la justice est contestable. La justice suppose toujours le 

sentiment de la valeur humaine, le respect de la dignité humaine. Si elle semble sèche et dure, 

c’est parce qu’elle est de l’ordre de la raison et non du sentiment, et que la raison est 

rigoureuse. 

Il faut également contester l’idée d’une justice consistant seulement à faire tout juste ce que la 

loi demande de tel sorte que ce que je fais de plus apparait facultatif. Non ! Une justice trop 

juste devient injuste, disent les latins : « summum jus, summa injuria » (« extrême justice, 

extrême injustice »). C’est à ce niveau que la justice doit s’inspirer de la charité pour s’ajuster 

et s’équilibrer. D’où l’affirmation de Leibniz : « la justice est une charité conforme à la 

sagesse ». Ainsi, en dépit de leur opposition la justice et la charité ne peuvent être séparées 

sans perdre aussi tôt leur existence et leur valeur. 

Cependant, il faut aussi noter le caractère partiel et partial de la charité. En effet, on n’est 

jamais charitable à l’égard de tout le monde à part égal (de la même manière). La charité se 

moque en quelque sorte de l’équité. 

 Droit et violence 10.

Le droit a été défini dans toutes les sociétés afin de parvenir à une vie faite de justice. La 

justice est une exigence de la conscience morale. Hélas ! Dans la vie pratique, la raison du 

plus fort l’emporte souvent sur le droit. Ce constat est clairement attesté par Max Stirner qui 

affirme : « celui qui a la force à le droit ». La dialectique hégélienne montre également que la 

puissance d’un homme est la mesure de son droit ; car celui qui triomphe a raison. 



 

72 
 

Ainsi : « chaque individu possède autant de droit qu’il a de puissance ». (Spinoza). Cette idée 

de « droit du plus fort » a conduit dans l’histoire à la lutte de classes que Karl Marx déplore 

en ces termes : « le droit n’est rien d’autre que l’expression de la classe dominante ». 

L’histoire humaine peut-elle nous faire espérer un dépassement de la violence, par le règne du 

droit garanti par l’Etat et assurant paix et concorde intérieures et extérieure ? 

En somme, les faits courants témoignent à suffisance que la force est la manifestation brute du 

droit. Le violent tente d’imposer sa volonté à autrui par force, la menace, la ruse, la séduction. 

Cette imposition par la force met en crise la valeur de la justice. A vrai dire, l’on est tenté 

d’avouer que la justice n’est pas de ce monde. De fait, tout se passe comme si « ne pouvant 

faire que ce qui est juste fut fort, on a fait que ce qui est fort fut juste » (Pascal). Et si tel est le 

cas, à quoi bon alors parler de droit ? Le droit se confond-il à la force ? Nullement ! Pour la 

conscience saine, là où il y a la force, il n’y a point de droit ni de justice. Mais la question 

rebondit : peut-on user de la violence pour combattre l’injustice ? Pour Machiavel, la violence 

en politique est indispensable «  parce que les hommes sont méchants et stupides ». 

Montesquieu reconnait lui aussi que l’homme est naturellement imparfait, constamment en 

bute à l’erreur. Mais il préconise, non pas la force, mais la loi de pouvoir éduquer et redresser 

la conduite humaine. Il semble que c’est là l’idéal premier du droit : éduquer  l’homme ; parce 

que précisément, il n’est pas spontanément juste, la justice n’est pas de sa nature. Cependant 

l’homme est l’être qui ne suit pas la nature mais la contrarie ou la complète par l’institution de 

la culture. Et le droit est justement un élément culturel fortement humanisant, assorti de la 

raison, de la liberté et de la responsabilité des humains.   

Retenons : 

 La justice se confond-elle avec la stricte égalité ? 1.

- Aristote distingue la justice distributive et la justice corrective. La justice corrective 

concerne les transactions privées volontaires (vent, achat, etc.). et involontaire (crime et 

délit). Elle obéit à une égalité arithmétique stricte : que l’homme lésé soit puissant ou 

misérable, le rôle de la justice est de rétablir l’égalité en versant les intérêts de même 

valeur que le dommage, comme s’il s’agissait des biens échanges dans un acte de vente. 

-  La justice distributive concerne la répartition des biens et des honneurs entre les membres 

de la cité. Ici, la justice n’est pas de donnes à chacun la même chose, car il faut tenir 

compte du mérite : l’égalité n’est alors pas l’arithmétique(le même pour tous), mais 

géométrique, car elle implique des rapports de proportion (à chacun selon son mérite)  



 

73 
 

 Quelle égalité peut exiger la justice ? 2.

- Personne ne peut soutenir que les hommes sont égaux en fait : aux inégalités naturelles (de 

force ou d’aptitude) s’ajoute en effet les inégalités sociales (de richesse ou de culture). 

pourtant, la justice exige que les hommes soient égaux en droit, c’est-à-dire que, malgré 

les inégalités de fait, ils aient droit à une égale reconnaissance de leur dignité humaine. 

- C’est ce que montre Rousseau  dans le contrat social : un Etat n’est juste et légitime que 

s’il garantit à ses citoyens le respect de ce qui fonde sa dignité humaine, à savoir la liberté. 

Seul en effet elle est « inaliénable » : la vendre ou la donner au tyran, c’est se nier soi- 

même. Cette égalité en droit pouvoir ainsi se traduire par une égalité en droits : nul ne doit 

procéder  à de privilèges eu  égard à la loi de l’Etat. 

 Quels sont les rapports des droits de la justice ?  3.

- Le droit est d’abord l’ensemble des règles qui régissent un Etat : c’est le droit positif. 

Comme ces règles varient d’un Etat à un autre, n’y a-t-il nulle justice qui soit la même 

pour tous les hommes ?c’est bien la position de Pascal : les lois n’ont pas à être justes, 

elles doivent sur tout grandir la paix social, car « il vaut mieux qu’une justice qu’un 

désordre »(Goethe) 

- Mais ce n’est pas la position de Rousseau ni de la pensée des « droits de l’homme » : les 

lois peuvent être injustes et cautionner des inégalités des droits.  

Un droit positif juste sera alors un droit conforme au droit naturel, c’est-à-dire à ce que le 

raison 

- Reconnait comme moralement fondé eu regard à la dignité de la personne humaine. 

 La justice est-elle une vertu ou une illusion ? 4.

- Platon soutient que la justice, si elle est l’idéal de la communauté politique, doit aussi être 

une vertu morale en chaque individu. Contre ceux qui soutiennent que « nul n’est juste 

volontairement » et que la justice comme vertu n’existe pas, Platon montre que c’est le 

rôle  de l’éducation d’élever chacun à cette vertu suprême, qui implique à la fois sagesse, 

courage et tempérance. 

- Certes, l’homme a tendance à vouloir s’attribuer plus que les autres au mépris de tout 

mérite : si comme Gygès, nous trouvions un anneau nous rendant invisible, nous 

commettrions la pire injustice. Mais Gygès était un berger privé d’éducation, et qui vivait 



 

74 
 

hors de la cité : l’enjeu de la politique, c’est précisément de rendre les citoyens meilleurs 

en leur faisant acquérir cette vertu qu’est la justice, contre leurs penchants égoïstes. 

 L’égalité des droits suffit-elle à fonder une société juste ? 5.

- La démocratie a commencé par poser qu’il y avait des droits inaliénables et universels : 

les droits de l’homme. Mais la sphère des droits s’est progressivement étendue : par 

exemple la richesse globale étant le fruit du travail de tous, il est normal que chacun ait 

droit à une part raisonnable. 

- Cette extension du « droit de » au « droit à » s’est achevée par l’exigence de droits « en 

tant que » (femme, minorité, etc.). En démocratie certaines minorités sont 

systématiquement ignorées, puisque c’est la majorité qui décide de la loi : donner des 

droits égaux à tous, c’est donc finalement reconduire des inégalités de fait. Selon John 

Rawls il faut, au nom de la justice, tolérer des inégalités de droits, à condition que ces 

inégalités soient au profit des moins favorisés. Cela cependant amène à nier que tous les 

droits sont universels, parce que certains auront des droits que d’autres n’ont pas. 

Citation : « Ne pouvant faire que le juste soit fort, on a fait que le fort soit juste. » 

(Pascal).La justice se réfère d’abord à l’égalité : elle est respect et préservation de 

l’égalité.    Dans ce cas l’homme juste est un homme dépouillé de tout artifice.  Il traite 

tous ceux qui viennent à lui soit avec la même sévérité soit avec les mêmes égards.  

Traitant tout homme de la même manière, le juste n’agit pas pour être apprécié.  Au nom 

de leur humanité commune, une certaine égalité doit exister entre les hommes. La justice 

est donc le respect de cette égalité naturelle.   

Cependant le respect strict de l’égalité peut devenir  une  injustice.  Car la reconnaissance de 

l’égalité naturelle qui existe entre les hommes, égalité qui tient de leur facticité
19

, n’implique  

pas la négation des différences. Ces différences sont à la fois naturelles
20

, socio-économiques 

et culturelles
21

.  Par souci de  respecter l’égalité, ce serait une injustice criante que de 

soumettre tous les hommes à un même traitement sans tenir compte des différences qui les 

éloignent les uns des autres. En d’autres termes, la justice n’est pas uniquement le respect de 

l’égalité. Ce respect n’en est qu’un volet. 

                                                           
19

 « 1. Caractère de ce qui est un simple fait en tant que tel. Facticité ou Factualité seraient plus justes pour exprimer le sens 

de ce terme qui évoque à tort Factice : artificiel, fabriqué.  2. Notion introduite par Fichte pour désigner la contingence de 

l’existence, son caractère de pur fait, impossible à fonder en raison. Dans la phénoménologie contemporaine et 

l’existentialisme, cette saisie de la contingence en général s’infléchit souvent vers une expérience de l’absurde ». J. RUSS 

(Dir.), Dictionnaire de philosophie, Armand Colin, Paris, 2007, p. 140. 
20

 Différence de taille, de tempérament, de potentialités, de force physique, etc. 
21

 Différences causées par les positions sociales, les handicaps physique et psychologique, les maladies, la formation 

professionnelle, le genre et l’orientation sexuels, etc. 



 

75 
 

En effet la justice est non seulement le respect de l’égalité des individus par-delà leurs 

différences, mais aussi la prise en compte ces différences par le moyen de la légalité.  

Considérée à un autre niveau, la justice est le respect de la légalité.  La légalité est « en 

général le caractère de ce qui est conforme aux lois établies »
22

.  Ceci étant, la conformité à la 

loi rend juste.  Pour rémunérer les travailleurs d’une entreprise de façon juste il faut que les 

critères de rémunération soient conformes à la loi.  Ainsi, le cadre d’entreprise ne peut 

recevoir un salaire équivalent à celui d’un ouvrier sans qualification.  De même un handicapé 

physique ne sera soumis ni aux mêmes horaires, ni aux mêmes exigences de travail que ses 

collègues bien portants.  Afin de traiter un mineur de façon juste, le juge s’abstient de lui 

infliger des peines réservées aux adultes.  Peu importe si le mineur est coupable des mêmes 

crimes que l’adulte.   

La légalité relève du droit (positif).  Le droit positif est un système de règles générales et 

abstraites (édictées et consacrées) appliqué à une société.  Il existe plusieurs types de droit : le 

droit civil (impose aux personnes le respect des mêmes lois entre elles), le droit 

administratif (régit le fonctionnement des institutions publiques et les relations que celles-ci 

doivent entretenir avec les personnes privées), le droit constitutionnel (dit ce qui est matière 

de droit et désigne les personnes aptes à dire le droit), le droit international (régit les 

relations entre les Etats), etc.  En tant qu’ensemble de lois édictées et consacrées, le droit se 

distingue à la fois des habitudes culturelles –mœurs, coutumes, traditions,… - et de la morale.  

Car la morale particulièrement, renvoie chacun à sa propre conscience.   

Contrairement au droit positif, défini ci-dessus, le droit naturel est la somme des principes 

rationnels et universels émanant de la conscience et de la raison humaine.  Ces principes sont 

reconnus comme valides en tout lieu du monde et par tout homme.  Le droit positif serait donc 

une codification du droit naturel.  Avant que le droit positif ne soit, le droit naturel était déjà.  

C’est ce que Montesquieu note : « Les êtres particuliers intelligents peuvent avoir des lois 

qu’ils ont faites ; mais ils en ont aussi qu’ils n’ont pas faites.  […] Dire qu’il n’y a rien de 

juste ni d’injuste que ce qu’ordonnent ou défendent les lois positives, c’est dire qu’avant 

qu’on eût tracé le cercle, tous les rayons n’étaient pas égaux »
23

.  On ne saurait nier sans se 

tromper l’existence du droit naturel. Ce droit découle du désir de justice inscrit dans toute 

conscience humaine.  La conscience de l’homme déborde de lois non écrites.  Le droit positif 

a une longue histoire.  Il n’a pas surgi de nulle part.  Différents événements et tournants de 

l’histoire lui ont permis de se constituer.  

La violence de la deuxième guerre mondiale a éveillé la conscience de l’humanité à l’urgence 

d’une Déclaration universelle des droits de l’homme.  1948, l’année de promulgation de ces 

droits humains, est une année sacrée dans l’histoire mondiale.  En cette année les hommes de 

notre temps ont grandi dans leur humanité.  La Déclaration tenait à donner une légitimité 

politique aux droits naturels de l’individu.  Ces droits avaient déjà été publiquement bafoués 

par les belligérants de la deuxième guerre mondiale malgré la connaissance qu’ils avaient de 

la Déclaration des droits de l’homme et du citoyen du 27 août 1729 (lors de la Révolution 

française) dont la DUDH est fille. 

                                                           
22

 Cf. Dictionnaire de philosophie, Armand Colin, Paris, 2007, p. 199. 
23

 C. S. De MONTESQUIEU, De l’esprit des lois, 1
ère

 partie, Livre 1, Chap. 1, Gallimard, 1951. 



 

76 
 

Au bout du compte, la justice est à la fois le respect de l’égalité et de la légalité (respect du 

droit). Cependant nous sommes en droit de nous demander si le respect de la légalité produit 

forcément la justice.   

 LA LOI EST-ELLE TOUJOURS JUSTE? II.

Parfois ce qui est légal –c’est-à-dire conforme à la loi- peut ne pas être juste.  La conformité à 

la loi n’est pas un gage de justice. Il n’est pas rare que les lois soient injustes.  Dans plusieurs 

pays du monde les gouvernants se servent de la loi pour opprimer leurs subordonnés. Les 

hommes politiques n’hésitent pas souvent de recourir à des lois injustes pour exécuter leurs 

projets liberticides. Les injustices sociales les plus révoltantes bénéficient généralement du 

soutien de la loi
24

.   

L’originalité de John Rawls est d’avoir remarqué que l’égalité juridique, même fondée sur des 

lois justes, n’empêche pas l’inégalité sociale et matérielle. L’égalité juridique des citoyens ne 

bénéficie pas toujours aux plus défavorisés de la société.  A la base, les défavorisés n’ont pas 

les mêmes moyens et les mêmes possibilités que les riches. Exemple : L’égalité juridique veut 

que les postulants d’une place dans une université ou dans un institut supérieur de référence 

soient soumis à un même test.  A l’issue du test, seuls les plus méritants doivent être retenus.  

Evidemment, selon le nombre de places disponibles.  Cet exemple montre que les principes de 

l’égalité juridique n’ont cure du fait que les candidats des milieux défavorisés manquent des 

moyens et des conditions matérielles requises pour se préparer au test.  Ces candidats sont 

déjà disqualifiés avant même de passer le test.  John Rawls propose que « les inégalités 

sociales soient avantageuses aux plus défavorisés ».  Il est un défenseur de la discrimination 

positive.  Tout compte fait, l’égalité juridique marginalise les pauvres et les exclue des 

compétitions de la vie sociale. Dans ces conditions la mobilité sociale, qui est en soi louable, 

devient en pratique irréalisable et inopérante. 

Comme dit plus haut il existe une égalité naturelle entre les hommes.  C’est une égalité en 

droit.  Les hommes sont égaux en droit parce que malgré leurs inégalités de fait – différences 

naturelles et non naturelles- ils ont une même dignité humaine.  Aucun homme n’est plus 

homme qu’un autre homme.  Il n’y a pas de degrés dans l’humanité. Ils vivent dans des 

illusions, ceux qui croient que certains hommes sont d’une humanité inférieure et d’autres 

d’une humanité supérieure.   

Malheureusement certains milieux intellectuels ont laissé croire qu’il y a une hiérarchie dans 

l’humanité.  Toute anthropologie qui affirme l’existence des degrés dans l’humanité est 

raciste.  Elle encourage la violence et justifie les politiques esclavagistes
25

.  Si le droit n’est 

pas toujours juste cela revient à dire que l’homme a besoin d’une justice plus grande ou plus 

                                                           
24

 Sur quoi reposent les mariages forcés, le système des castes, la paye des dots exorbitantes, etc. ?  N’est-ce pas sur des 
lois ?  La loi, quelque religieuse ou positive qu’elle soit, reste dégradante tant qu’elle n’est pas au service de l’égalité. 
25

 A la veille de la deuxième guerre mondiale les exécutions massives des Juifs dans des « camps de la mort » étaient sous-

tendues par l’idée que les Juifs sont des hommes au rabais.  Du moins, pas au même titre que les Allemands, membres de la 

race aryenne.  En Amérique latine les conquistadores ont fait la chasse aux Amérindiens parce qu’ils ne les considéraient 

pas comme des hommes.  La traite négrière et le commerce triangulaire ont continué aussi longtemps que le Noir était pris 

pour un animal. 



 

77 
 

achevée que celle proposée par le droit.  St. Thomas d’Aquin fait d’ailleurs une nette 

différence entre la justice des hommes et la justice de Dieu.  Le grave manquement dont 

souffre la première c’est de ne pas exiger des personnes un devoir de charité.  Aussi se 

contente-t-il de prescrire ce qui est permis et ce qui est interdit.  Sans pour autant garantir les 

conditions du respect de ce qu’elle prescrit.  La loi divine crée et se fonde sur un devoir de 

charité.  Ce qui est perçu comme un vol du point de vue du droit positif peut ne pas l’être dans 

le droit divin.  La loi de Dieu est un droit fondamental qui offre à tout homme des garanties 

minimales que ne peut lui offrir le droit positif.} Décidément, la justice est la vertu des 

institutions. 

 LA JUSTICE COMME VERTU DES INSTITUTIONS III.

En plus d’être une égalité en droit (ou de droit), l’égalité entre les hommes est aussi une 

égalité des droits. Voilà pourquoi les citoyens d’un même pays doivent être soumis au même 

système des droits et d’obligations.  Que l’on soit nanti ou mal loti, à la force de l’âge ou 

vieillissant, beau ou vilain, homme ou femme, croyant ou incroyant, les droits fondamentaux 

sont les mêmes pour tous. La justice est donc la préservation de l’égalité en droit et de 

l’égalité des droits.  Ainsi comprise la justice est la vertu des institutions. Seules les 

institutions peuvent garantir l’égalité des droits de tous les citoyens.   

Pour John Rawls, la justice est la vertu des institutions.  Il recommande même le recours à la 

désobéissance civile lorsque les institutions ne sont plus à la hauteur de leur mission.  {Ce 

n’est pourtant pas pour toute occasion que Rawls conseille la désobéissance civile.  Cette 

dernière est mise en pratique uniquement dans des situations extrêmes.  On en vient à la 

désobéissance civile « que dans les cas d’injustice majeure et évidente, particulièrement dans 

ceux qui font obstacle à la suppression d’autres injustices»
26

.  Cependant n’importe quelle 

révolte sociale ne doit pas être prise pour de la désobéissance civile. Surtout lorsqu’une 

révolte s’accompagne de pillages, d’enlèvements, de vols et de viols.  La désobéissance civile 

se veut plutôt un acte public et non violent dont le but est de contraindre un gouvernement 

incompétent à revoir ses lois et sa politique.   

St. Thomas admet aussi dans certains cas la transgression de la loi humaine.  Etant une 

production humaine cette loi n’est pas parfaite.  Elle est parfois injuste.  Devant la loi divine, 

la loi humaine devrait complètement s’effacer.  Doit-on vraiment s’opposer à loi humaine 

parce qu’on l’estime injuste ou contraire à nos intérêts personnels? Quand Socrate avait été 

condamné injustement il a choisi de se soumettre aux lois de sa cité.  Ces sentences 

prononcées au nom de la loi, Socrate les a acceptées parce qu’il était convaincu du fait que la 

loi est supérieure au jugement d’un individu particulier.  Emmanuel Kant se range volontiers 

du côté de Socrate.  Pour Kant, l’homme devrait toujours agir par devoir.  Mais la vie 

quotidienne montre qu’aucun homme n’est totalement moral.  Selon Kant, c’est ce qui 

explique la nécessité de la morale et de la politique. 

S’il est vrai que la justice est la vertu des institutions, Thomas Hobbes n’avait donc pas tort 

d’insister sur la nécessité pour les hommes de confier tous leurs pouvoirs à un seul.  Car par 

                                                           
26

 J. RAWLS, Théorie de la justice (1971), Seuil, 1997, § 57. 



 

78 
 

temps de guerre, lorsque « chacun est l’ennemi de chacun », justice et injustice sont des mots 

vides de sens.  Il faut absolument qu’on ait une société avant de prétendre pratiquer la justice.  

« Cette guerre de chacun contre chacun a une conséquence : à savoir, que rien ne peut être 

injuste. […] Là où il n’est pas de pouvoir commun, il n’est pas de loi ; là où il n’est pas de loi, 

il n’est pas d’injustice »
27

.   Pour assurer le minimum de justice entre les citoyens un Etat bien 

organisé fait tout ce qui est possible pour atténuer les inégalités économiques et sociales, pour 

favoriser le changement de positions sociales, pour investir dans la construction des 

logements sociaux, etc.  Dans ce cas, la question de la justice devient plus concrète : elle revêt 

un caractère social. 

 LA JUSTICE SOCIALE IV.

Qui veut parler de justice sociale se heurte à l’exigence d’un réalisme doublé de pragmatisme.  

Dans cette perspective, il n’est plus question d’indiquer les normes sur lesquelles doit se 

construire une société idéale.  Le défi à relever est plutôt de prendre acte des insuffisances et 

des incohérences de la société actuelle afin de l’organiser de telle manière qu’il y ait « le 

moins de tensions possibles ».  La justice sociale vise l’établissement des rapports 

intersubjectifs les plus harmonieux possibles ici et maintenant ; et non dans un monde à venir 

ou dans une société à édifier.  En fait, les questions de justice sociale ne se posent que dans les 

sociétés en proie à la « rareté des biens » et à l’égoïsme (« un altruisme modéré ») de ceux qui 

la constituent.  La réflexion sur la justice sociale serait sans fondement si chaque société 

disposait d’assez de biens pour ses membres et si chaque individu avait la bonté de faire 

passer les intérêts des autres avant les siens propres.  La rareté des biens et les conflits 

d’intérêts entre membres d’une même société sont générateurs d’injustices sociales. 

La notion de justice sociale trouve uniquement sens à l’intérieur de la société.  Le contexte de 

la vie en société oblige les hommes à recourir aux principes de la justice et à la mise en 

pratique de ceux-ci.  Autrement dit, en dehors de la société « justice » ne signifie rien.  Tout 

groupe humain, dès lors qu’il aspire à plus de justice, donne le signe qu’il a quitté l’état de 

nature pour l’état civil.  Dans Du contrat social, J.-J. Rousseau attire notre attention sur cette 

vérité en ces termes : « [Le] passage de l’état de nature à l’état civil produit dans l’homme un 

changement très remarquable, en substituant dans sa conduite la justice à l’instinct ». 

Il apparaît clairement que la justice est une réalité multiforme.  Loin d’être une et unique, la 

justice se conjugue au pluriel. Aristote l’a compris.  Il distingue trois formes de justice : la 

justice commutative, la justice distributive et la justice rectificative ou corrective
28

.  Aristote 

ne dit rien de l’origine du droit.  D’où vient le droit ? 

                                                           
27

 T. HOBBES, Léviathan (1651), 1
ère

 Partie, Chap. XII. 
28

 ● La justice commutative.  Cette forme de justice repose sur une égalité de type arithmétique.  Pour cela, elle est 

applicable principalement aux échanges et aux contrats.  Ainsi un échange est juste uniquement dans la mesure où les biens 

échangés ont la même valeur.   

● La justice distributive. L’égalité qui préside à cette forme de justice n’est pas arithmétique mais géométrique.  La justice 

distributive s’applique à la répartition des biens et des honneurs. Chaque citoyen reçoit honneurs et biens, 

proportionnellement à ses qualités et aux services qu’il rend à la nation.  Selon cette forme de justice qui travaille beaucoup 

gagne gros ; qui se montre brave et courageux mérite de grands honneurs. 



 

79 
 

 DE LA FORCE AU DROIT V.

Bien des auteurs pensent que le droit n’est pas né des exigences éthiques et de celles du vivre 

ensemble mais plutôt de l’équilibre des forces en présence dans la société. Calliclès, un 

personnage du Gorgias de Platon, affirme que le droit est naturellement du côté des plus 

forts : « la loi du plus fort est la meilleure ».  Tout dans la nature semble confirmer cette thèse.  

Les prédateurs ne se nourrissent-ils pas de leurs proies parce que plus faibles que eux ?  A 

l’état de nature les plus forts ne sont-ils pas du coup les plus aptes à la vie ?  

Le droit positif est donc un droit contre nature.  En d’autres termes il est l’œuvre des faibles.  

L’ordre naturel des choses était difficile à tenir pour les plus faibles qui sont aussi les plus 

nombreux dans la société.  Voilà pourquoi ils ont inventé le droit positif.  « Certes, ce sont les 

faibles, les masse des gens, qui établissent les lois, j’en suis sûr.  C’est donc en fonction 

d’eux-mêmes et de leur intérêt personnel que les faibles font les lois, qu’ils attribuent des 

louanges, qu’ils répartissent des blâmes.  Ils veulent faire peur aux hommes plus forts qu’eux 

et qui peuvent leur être supérieurs »
29

. 

Le point de vue de Calliclès est insoutenable.  Calliclès a du mal à saisir la différence entre le 

fait (ce qui est) et le droit (ce qui doit être).  Que la nature soit régie par la loi du plus fort, 

cela est un fait et non un droit.  C’est-à-dire qu’il ne doit pas en être ainsi.  Les hommes 

politiques les plus violents dans l’exercice de leur pouvoir le savent.  Ils masquent leur 

violence et font tout pour lui donner l’apparence du bien ou du droit.  La force brutale peut 

servir à soumettre les individus mais jamais à les gagner à un idéal.  Avec la force on vainc 

sans convaincre
30

.  « Le plus fort, déclare Rousseau, n’est jamais assez fort pour être toujours 

le maître, s’il ne transforme sa force en droit et l’obéissance en devoir »
31

. 

CONCLUSION 

Malgré l’abondance des théories de la justice qui remplissent nos bibliothèques, malgré les 

mesures prises par les dirigeants politiques de chaque époque pour en finir avec injustices, 

notre monde n’est toujours pas juste.  Les grandes démocraties du monde sont souvent les 

premières à bafouer les droits humains d’une fraction de leur population sous le prétexte 

fallacieux d’assurer le respect des droits du plus grand nombre ou de prévenir une probable 

désintégration de leurs Etats.  D’année en année de nouvelles formes d’injustices voient le 

jour, rendant désuètes  et inefficaces les théories de la justice qui déjà existent.  A l’ère de 

l’informatique, d’Internet et de la technologie de pointe, beaucoup d’injustices ont déserté la 

sphère du social pour trouver refuge dans l’univers complexe de l’électronique.  La résistance 

têtue des injustices à toutes les initiatives en faveur de la justice fait désespérer de 

                                                                                                                                                                                     
● La justice rectificative ou corrective.  Elle règle les sanctions que doivent subir les coupables selon les fautes commises.  

Sous sa forme originelle cette justice propose de rendre au criminel le crime qu’il a commis.  La loi du talion, « œil pour œil, 

dent pour dent », émane donc de la justice rectificative.  Sous sa forme évoluée cette justice ne tient pas seulement compte 

de l’ampleur du crime commis.  Elle évalue aussi les intentions du coupable et proportionne la sanction à sa mauvaise 

volonté. 
29

 PLATON, Gorgias, 483 a-d, Flammarion, 1993. 
30

 C’est ce que Miguel de Unamuno rappelait aux franquistes à la veille de la guerre civile d’Espagne : « Vencereis pero no 
convencereis ».  « Vous vaincrez, leur disait-il, mais vous ne convaincrez pas ». 
31

 J.-J. ROUSSEAU, Du contrat social (1762), Livre 1, Chap. III, Garnier-Flammarion, 1966. 



 

80 
 

l’avènement d’un monde juste.  Finalement, La Justice ne serait-elle pas qu’un idéal ?  Les 

hommes ne devraient-ils renoncer à la construction d’un monde juste au profit de celle d’un 

monde le moins injuste possible ? 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

81 
 

CHAPITRE 10 : LA LIBERTE 

INTRODUCTION 

Début 2011 restera longtemps gravé dans la mémoire de l'humanité.  A la grande surprise de 

tout le monde et pour revendiquer plus de liberté, les peuples du Moyen Orient que l'on 

croyait faits pour la soumission ont levé le talon contre leurs dirigeants. La vague des 

révolutions qui a secoué ces  peuples est déjà baptisée du nom de Printemps arabe. Tout 

homme, tout peuple aspire naturellement à la liberté.  L'épanouissement total est une chose 

impossible pour les personnes et les communautés qui manquent de liberté.  Mais le combat 

pour la liberté est souvent éloigné de son objectif par les mauvaises conceptions de la liberté.  

En effet, la licence et le sentiment d'être libre sont généralement pris pour la liberté.  Alors 

qu'il n'en est rien.  Le premier point de ce chapitre porte justement sur les faux-amis de la 

liberté.  Le second point relance le débat d'une possible conciliation entre liberté humaine et 

déterminisme de la nature.  Le dernier point montre le rôle exceptionnel que la société joue 

dans la concrétisation des libertés individuelles. 

 LA LIBERTE ET SES FAUX-AMIS I.

La liberté est communément comprise comme absence de contraintes.  N’est libre que la 

personne qui fait ce qu’elle veut, ce qui lui plaît.  L’homme libre (liber en latin) se pose 

comme le diamétralement opposé de l’esclave parce qu’il n’obéit qu’à lui-même.  L’esclave 

ne dispose pas de sa personne.  Le maître a le dernier mot sur la vie de l’esclave.  Cependant, 

l’absence totale ou la suppression des contraintes est-elle la liberté ?  Dès lors que les 

contraintes sont complètement détruites, on tombe dans la licence.  Jusqu’à preuve de 

contraire la liberté n’est pas licence.  S’il est dangereux de confondre liberté et licence ; il 

serait encore plus grave de prendre le sentiment de liberté pour la liberté.  L’homme qui vit 

dans la licence a le sentiment d’être libre mais il n’est pas libre.  

La licence ne rend pas libre dans le sens où elle fait du sujet l’esclave de ses propres plaisirs.  

Il ne fait pas ce qu’il veut mais plutôt ce que ses plaisirs lui dictent.  Pour preuve, le soûlard 

regrette habituellement les propos malveillants débités pendant son état d’ébriété.  Grande est 

sa tristesse de n’avoir pas pu garder les secrets qu’on lui a confiés.  Il pensait pourtant avoir 

librement décidé d’aller boire un coup.  Sans le savoir il est esclave de son bon plaisir.  Le 

désir "libre" du soûlard d’aller prendre un verre est en réalité une soumission aveugle au 

plaisir qu’il en tire.  Nous pouvons donc avoir l’illusion d’agir librement quand bien nos 

pulsions naturelles, nos passions et l’influence de notre entourage nous maintiennent 

sourdement dans un esclavage sans nom. 

Pour savoir si nous sommes libres ou pas nous devrions commencer par questionner les 

mobiles qui nous poussent à l’action.  Si l’interrogation sur la liberté ne commence pas par ce 

point elle a toutes les chances d’aboutir à des illusions. Les aliénations et les servitudes dont 

nous souffrons se cachent habituellement derrière le masque de la liberté.  Elles ont 

l’apparence de la liberté alors que leur réalité est tout autre.  Par manque d’un questionnement 

sérieux sur les causes de leur action beaucoup d’hommes sont devenus complices de leur 

assujettissement. 



 

82 
 

Comment comprendre que certains de nos semblables vivent dans la servitude et l’oppression 

sans jamais se plaindre ni manifester le moindre signe de mécontentement ?  La chose est 

d’autant plus étonnante que les opprimés sont toujours plus nombreux que les oppresseurs.  

Le nombre de ceux qui gardent les autres dans les fers est souvent fort négligeable.  Mais ils 

ont une autorité dévoratrice et une insolence tapageuse qui les font craindre de tous.  Or, à 

bien réfléchir à la chose on perçoit clairement qu’une minorité insignifiante ne peut dominer 

une majorité et la priver de liberté que si la majorité se laisse faire.  Les dominés de notre 

monde sont donc complices, même de façon inconsciente, de la domination à laquelle on les 

soumet.  Soit ils sont résignés à l’oppresseur, soit ils ignorent qu’on les opprime.  Etienne de 

la Boétie trouve une autre explication au fait que beaucoup se soumettent à la tyrannie sans 

regimber : « Ainsi la première raison de la servitude volontaire c’est l’habitude.  […] Ils 

disent qu’ils ont toujours été sujets, que leurs pères ont vécu ainsi.  Ils pensent qu’ils sont 

tenus d’endurer le mal, s’en persuadent par des exemples et consolident eux-mêmes, par la 

durée, la possession de ceux qui les tyrannisent »
32

.  

Triste condition que celle de ceux qui s’habituent honteusement à l’oppression.  La liberté 

n’est jamais offerte d’emblée ni à aucun peuple tyrannisé ni à aucune personne assujettie.  La 

liberté se conquiert, elle ne se donne pas, « la liberté s’arrache ».  Il y a un prix que doit payer 

qui aspire à la liberté.  Même quand on a conquis sa liberté il faut continuer de se battre pour 

la conserver.  Pourtant le combat pour la liberté doit être fait dans le respect de l’oppresseur.  

Celui-ci n’a pas encore accédé à la pleine humanité.  Autrement il n’opprimerait personne.  

Dans la lutte pour la liberté on ne combat pas la personne de l’oppresseur mais plutôt 

l’oppression dont il est coupable.  Reconnaissons tout de même que beaucoup ne combattent 

pas pour obtenir leur liberté parce qu’ils sont convaincus d’être destinés à l’oppression. 

 LA LIBERTE AUX PRISES AVEC LE DETERMINISME II.

Le fatalisme
33

 est probablement le pire des ennemis de la liberté.  Les fatalistes prennent la 

vie comme elle se présente à eux.  Difficile? Facile?  Ils acceptent la vie et les événements qui 

la jonchent sans vouloir y changer quoi que ce soit.  Le fatalisme prétend que tout homme a 

son destin.  Et le destin, rien ni personne ne peut le changer.  Tout homme qui croit diriger sa 

vie par ses talents et ses initiatives s’agite en fait à l’intérieur de ses propres limites
34

.  Le 

fatalisme décourage donc toute recherche de la liberté.  Selon cette doctrine aucun homme 

n’est libre parce que chacun ne fait qu’accomplir, sans le savoir, ce que son destin a prévu 

pour lui. 

Un grand nombre de physiciens défendent l’idée d’un déterminisme dans la nature.  La nature 

est déterminée.  C’est-à-dire que l’état présent de l’univers est le produit de son état antérieur.  

En outre, son état présent permet de prédire avec certitude son état futur.  Rien dans l’univers 

n’advient au hasard, spontanément.  L’univers a ses lois.  Nul ne peut les changer.  En fait, 

                                                           
3232

 E. DE LA BOETIE, Discours de la servitude volontaire (1576), Ed. Mille et une nuits, 1995, p. 26-27. 
33

«Croyance en un destin inéluctable et irrationnel. Attitude qui consiste à s’abandonner au cours des événements ». 
34

«La célèbre histoire d’Œdipe, dont un oracle avait prévu dès avant sa naissance qu’il tuerait son père et épouserait sa 

mère, est une illustration radicale de la notion de destin : l’existence entière d’Œdipe, consacrée à lutter contre les 

prédictions de l’oracle, travaillera en réalité à les accomplir.  Lutter contre le destin, c’est ainsi se soumettre à lui malgré 

soi… ». Michel Delattre et Chantal Demonque (Dir.), Philosophie, Hatier, 2009, p. 452. 



 

83 
 

l’homme ne serait pas libre parce qu’il est un être naturel.  Si la nature est déterminée et que 

l’homme est naturel (issu de la nature), donc l’homme est déterminé.  Il n’a pas d’autre choix 

que de commander à la nature en lui obéissant.  En d’autres termes, le progrès 

technoscientifique est fonction de la connaissance que l’homme a des lois de la nature.  Pour 

dominer la nature il faut connaître ses lois et les respecter. Même si on venait à prouver la 

fausseté du fatalisme, le déterminisme de la nature continuerait de porter des coups mortels à 

la liberté humaine. 

Le fatalisme tout comme le déterminisme n’est pas des doctrines crédibles.  Tout homme fait 

l’expérience qu’il a la possibilité d’influencer le cours de sa propre vie par les décisions qu’il 

prend, le comportement qu’il adopte, le style vestimentaire qu’il choisit, etc.  Nous pouvons 

être libres au milieu des nécessités qui s’imposent à nous.  La liberté humaine n’est pas une 

liberté désincarnée.  Jean-Paul Sartre souligne que la liberté s’incarne toujours dans une 

situation donnée.  C’est à l’intérieur des frontières imposées à l’homme par la nature que sa 

liberté doit se déployer.  L’homme possède une intelligence et une volonté qui lui permettent 

de donner une teinte particulière à sa vie.  Sartre ne doute pas du fait que la nature humaine 

soit déterminée.  Il met plutôt l’accent sur ce que nous faisons de cette nature.  Nous sommes 

capables de transformer notre nature déterminée. Cela parce que nous existons avant d’être.  

«L’homme, tel que le conçoit l’existentialiste, s’il n’est pas définissable, c’est qu’il n’est 

d’abord rien.  Il ne sera qu’ensuite, et il sera tel qu’il se sera fait.  Ainsi, il n’y a pas de nature 

humaine puisqu’il n’y a pas de Dieu pour la concevoir.  L’homme est non seulement tel qu’il 

se conçoit, mais tel qu’il se veut, et comme il se conçoit après l’existence, comme il se veut 

après cet élan vers l’existence, l’homme n’est rien d’autre que ce qu’il se fait »
35

. 

Tout compte fait la liberté est avant tout autonomie.  C’est-à-dire la capacité de se réguler, de 

vivre selon les règles qu’on se prescrit.  Une personne libre est autonome : elle se gouverne 

elle-même.  Les stoïciens sont très instructifs à ce sujet.  Ils furent parmi les premiers 

philosophes à découvrir que la liberté est d’abord d’ordre intérieur.  C’est au niveau de notre 

conscience que nous devons d’abord être libres et chercher à construire notre bonheur.  Pour 

être vraiment libres, et non vivre dans l’illusion de la liberté et les chaînes du fatalisme, nous 

devons apprendre à maîtriser nos désirs et nos aversions.  Car nos désirs et nos aversions sont 

les vrais obstacles de notre liberté.  Dans le Discours de la méthode, Descartes s’est proposé 

de changer ses désirs plutôt que l’ordre du monde. 

Prise dans un autre sens l’autonomie est contre le suivisme, les allégeances honteuses, la 

soumission servile à l’autorité et la mise en pratique aveugle des conseils.  L’homme libre est 

celui qui relève le défi de penser par lui-même.  Sa pensée résiste à l’opinion dominante.  

Pour penser par soi-même il faut d’abord être libre.  Dans le cas contraire le souci de plaire, la 

crainte de déplaire, l’option pour les points de vue qui rassemblent, prennent la place de la 

pensée véritable.  « Il n’y a de pensée, déclare Alain, que dans un homme libre ; dans un 

homme qui n’a rien promis, qui se retire, qui se fait solitaire, qui ne s’occupe point de plaire 

ni de déplaire.  L’exécutant n’est point libre ; le chef n’est point libre.  Cette folle entreprise 

de l’union les occupe tous deux.  Laisser ce qui divise, choisir ce qui rassemble, ce n’est point 

                                                           
35

 J.-P. SARTRE, L’existentialisme est un humanisme (1946), Gallimard, 1996, p. 27-30. 



 

84 
 

penser.  Ou plutôt c’est penser à s’unir et à rester unis ; c’est ne rien penser d’autre »
36

.  La 

liberté n’implique pas pour autant le refus catégorique d’écouter l’autre.  La personne libre 

sait prendre le temps d’écouter les positions et les conseils des autres.  Seulement elle ne met 

pas automatiquement en pratique ce qui lui est conseillé.  Car la liberté n’a de sens que dans la 

vie en société. 

 HORS DE LA SOCIETE POINT DE LIBERTE  III.

La liberté ne devient réalité qu’au sein d’une communauté humaine.  Originellement le 

concept de liberté n’était applicable qu’à la sphère de la vie sociale et des rapports 

interpersonnels.  La notion de liberté politique est donc antérieure à celle de liberté intérieure.  

Hannah Arendt tient à le rappeler : « Le champ où la liberté a toujours été connue, non 

comme un problème certes, mais comme un fait de la vie quotidienne, est le domaine de la 

politique »
37

.  Autrui ne limite pas seulement ma liberté, il en est la condition.  En effet 

comment être libre ou en captivité si on est seul ?  Etant donné que la liberté n’a de sens que 

dans la vie sociale il revient aux autorités de la société de veiller à la préservation de la liberté 

de chacun.  Le train-train quotidien abonde en exemples qui prouvent que la société ne libère 

pas forcément les individus.  Elle devient parfois un obstacle à l’exercice même de leurs 

libertés. 

Il n’y a pas que la société qui menace la liberté humaine.  La passion de l’égalité peut être 

vécue comme une menace de la liberté.  Les passionnés de l’égalité ont une certaine méfiance 

vis-à-vis de toute initiative personnelle sous prétexte qu’elle aboutirait à la création des 

inégalités sociales et des privilèges non justifiés. On en arrive au nivellement des individus et 

au tassement des initiatives personnelles.  Une trop grande passion de la liberté, un désir 

effréné de vivre dans la liberté, a de fortes chances de devenir ennemi de la liberté.  Il y en a 

qui poussent trop loin l'exercice de leur liberté au point d'empêcher ceux qui vivent avec eux 

de s'épanouir. 

CONCLUSION 

La réalité de nos sociétés est effrayante : les oppresseurs sont, dans la plupart des cas, moins 

nombreux que les opprimés.  Devant cette réalité la conclusion selon laquelle les opprimés 

sont complices de leur oppression devient évidente.  Quantité de personnes privées de liberté 

sont fatalistes. Elles entendent se résigner à leur destin.  Car aucune autre solution n’est 

possible.  Quoiqu’athée, l’existentialisme sartrien se veut optimiste et libérateur.  Il est 

possible pour l’homme d’être libre à l’intérieur même du déterminisme de la nature.  C’est à 

l’homme, dans les marges de la situation qui est sienne, de choisir et de réaliser ce qu’il veut 

être.  Le déterminisme de la nature n’annihile ni l’intelligence ni la volonté créatrice de 

l’homme.  Cependant, on peut avoir le sentiment d’être libre sans qu’effectivement on soit 

libre.  Aussi, la liberté ne devrait pas être confondue à la licence.  La liberté véritable 

s’appelle l’autonomie.  Elle n’a de sens que dans les murs d’une cité. 

 

                                                           
36

 Emile CHARTIER, dit ALAIN, Propos sur l’éducation (1932), PUF, 2004. 
37

 H. ARENDT, La crise de la culture (1968), Gallimard, 1989. 



 

 
 

Bibliographie 

 Baoudé Natoïngar, Cours de philosophie des classes de terminales Volume 1, 2,3, 

Collection manuels scolaires, Edition du logone. 

 Emile Kenmogué, Comprendre la philosophie : accent sur la méthodologie, Edition 

du progré 2011 ;  

 Gerard Durozoi, Guillaume Monsaingeon et Michel Narbonne, Philosophie 

terminales F, G, H, Edition Nathan 1989 ;  

 Jean-Marc Besse et Anne Boissière, Précis de philosophie, Edition Nathan 1996 ; 

 L’enssentiel de la philosophie au Bac « 2 en 1 », les éditions qui suis-je ?  

 Michel Delattre et Chantal Demonque, Philosophie terminale L, Edition Hatier 2004 ; 

 Vergez et Huisman, Cours de philosophie terminale L, ES et S. Edition Nathan, Paris 

2011 ; 



 

 
 

 


