
Histoire1erLS.docx

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PHILOSOPHIE 

Première LS 

 

 

 

 

 

 

 



1ERE PARTIE : L’HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE. ........................................................................................ 1 

A. Introduction générale ...................................................................................................................... 1 

B. Approche notionnelle : .................................................................................................................... 2 

C. LA NAISSANCE DE LA PHILOSOPHIE ................................................................................................. 3 

D. Les thèmes fondamentaux de la philosophie antique .................................................................... 4 

E. LA PHILOSOPHIE ANTIQUE .............................................................................................................. 4 

Chapitre 1 : LES PRESOCRATIQUES .......................................................................................................... 5 

A. Les ioniens : ..................................................................................................................................... 5 

1. L’école de Milet : ............................................................................................................................. 5 

a. Thales de Milet (624-546 av. JC.)..................................................................................................... 5 

b. Anaximandre (610-547 av. JC.) ........................................................................................................ 5 

c. Anaximène (588-524 av. JC.) ........................................................................................................... 5 

2. Ecole pythagoricienne : ................................................................................................................... 6 

a. Pythagore (582-500 av. JC.) ............................................................................................................. 6 

b. Héraclite d’Ephèse (545-480) .......................................................................................................... 6 

3. Les éléates : ..................................................................................................................................... 6 

a. Xénophane (580-485 av. JC) ............................................................................................................ 6 

b. Parménide (540-450 av. JC) ............................................................................................................. 7 

c. Zénon d’Elée (490-430 av. JC) ......................................................................................................... 7 

d. Empédocle (490-435 av. JC) ............................................................................................................ 7 

e. Anaxagore de Clazomènes (500-428 av. JC) .................................................................................... 8 

4. Ecole des atomistes ......................................................................................................................... 8 

a. Démocrite (460-360 av. JC) ............................................................................................................. 8 

5. Les sophistes (fin du Ve S et début du IV S) .................................................................................... 9 

a. Contexte de la naissance des sophistes : ........................................................................................ 9 

b. Causes de la naissance du sophisme: .............................................................................................. 9 

c. Nature du sophisme : .................................................................................................................... 10 

Chapitre 2 : LES SOCRATIQUES .............................................................................................................. 12 

A. Socrate (470-399 av. JC) : .............................................................................................................. 12 

a) L’ironie : adversaire des sophistiques ........................................................................................... 13 

d. La maïeutique/ art d’accoucher les esprits ................................................................................... 13 

6. Ethique .......................................................................................................................................... 13 

7. Politique......................................................................................................................................... 13 

8. Dieu et Ame ................................................................................................................................... 14 



B. PLATON (427-348) ......................................................................................................................... 14 

1. Données biographiques : ............................................................................................................... 14 

2. Œuvres : ......................................................................................................................................... 15 

3. Doctrine : ....................................................................................................................................... 15 

4. La théorie de la connaissance : ..................................................................................................... 16 

5. Ethique : ........................................................................................................................................ 17 

6. Doctrine politique et sociale ......................................................................................................... 17 

ETUDE DE TEXTE : MYTHE DE LA CAVERNE ........................................................................................... 18 

Commentaire troisième paragraphe (suite ........................................................................................... 18 

CONCLUSION GENERALE SUR PLATON .................................................................................................. 18 

C. ARISTOTE (384-322) ...................................................................................................................... 19 

1. Logique .......................................................................................................................................... 19 

2. Physique ........................................................................................................................................ 20 

3. La Métaphysique ........................................................................................................................... 20 

4. La Psychologie ............................................................................................................................... 21 

5. L’éthique ........................................................................................................................................ 21 

6. La politique .................................................................................................................................... 23 

ETUDE DE TEXTE : l’homme est un animal politique ............................................................................. 23 

Commentaire ......................................................................................................................................... 23 

Chapitre 3 : LES POST-SOCRATIQUES .................................................................................................... 25 

A. Epicurisme ..................................................................................................................................... 25 

1. Epicure ........................................................................................................................................... 25 

a. La canonique ................................................................................................................................. 25 

b. La physique : .................................................................................................................................. 26 

c. La morale ....................................................................................................................................... 26 

B. Le Stoïcisme ................................................................................................................................... 27 

1. La logique stoïcienne ..................................................................................................................... 27 

2. La Physique stoïcienne .................................................................................................................. 27 

3. L’éthique stoïcienne : .................................................................................................................... 28 

Conclusion ............................................................................................................................................. 29 

C. Le stoïcisme impérial Romain : ...................................................................................................... 29 

1. Epictète (50-125 av. J.C) ................................................................................................................ 29 

a. La pensée : ..................................................................................................................................... 29 

2. Marc Aurèle (121-180 AP. J.C) ....................................................................................................... 30 



a. La pensée ....................................................................................................................................... 30 

b. La vision du tout ............................................................................................................................ 30 

c. La forteresse intérieure ................................................................................................................. 30 

D. Le scepticisme ............................................................................................................................... 31 

3. Le pyrrhonisme .............................................................................................................................. 31 

a. PYRRHON D’ALIS (365-275 AV.JC) ................................................................................................. 31 

4. Le néo-scepticisme ........................................................................................................................ 32 

E. Le néo platonisme ......................................................................................................................... 32 

1. HISTOIRE ........................................................................................................................................ 32 

2. LA DOCTRINE NEOPLATONICIENNE ............................................................................................... 32 

CHAPITRE 4 : LE MOYEN AGE OU L’ERE DE LA PENSEE CHRETIENNE .................................................... 35 

A. Le message chrétien ...................................................................................................................... 35 

B. Le triomphe du christianisme ........................................................................................................ 35 

Bibliographie............................................................................................................................................ 1 

 

 

 



1 
 

1
ERE

 PARTIE : L’HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE. 

 Introduction générale A.

De la philosophie, plusieurs d’entre nous en avons une conception ou une perception floue, 

une idée confuse pour tout dire. La philosophie embarrasse certains qui s’en débarrassent d’un 

revers de la main.  La philosophie a conscience de cette incompréhension dont elle fait l’objet. 

Mais elle veut être au service de l’humanité. L’initiation à la philosophie suppose la 

découverte par des néophytes d’une contrée jusque-là connue par ouï-dire. Nous n’allons pas 

apprendre une philosophie particulière : nous voulons nous inscrire dans la dimension du 

philosopher. Car, écrit Kant, « il n’y a pas de philosophie qu’on puisse apprendre, on ne peut 

apprendre qu’à philosopher ». 

La philosophie est un acte de la pensée consciente d’elle-même. C’est apprendre à 

questionner les apparences, questionner pour dégager le sens de l’existence ; c’est 

problématiser selon une méthode particulière. Philosopher, c’est côtoyer les philosophes, 

s’habituer à leur manière de penser, il devient par conséquent possible de problématiser 

comme eux, au moyen d’un questionnement radical. Philosopher c’est participer à l’aventure 

de la raison humaine qui s’interroge, cherche la cause des choses, leur pourquoi. C’est dans 

cette perspective que J.M Van Parys dans sa quête d’une définition de la philosophie affirme : 

« la philosophie est un effort de réflexion systématique et rationnel sur le sens global de 

l’existence humaine et du monde qui nous entoure ». 

Peut-on arriver à une définition exhaustive de la philosophie ? On peut dire qu’il y a trois 

emplois du terme de ‘philosophie’, et que ces trois emplois permettent de diviser les 

philosophes en trois groupes : 

- Le premier emploi et premier groupe : philosophie comme réflexion critique 

(Socrate) ; 

- Deuxième : philosophie comme art de vivre (Socrate, stoïciens, épicuriens, sceptiques 

grecs) ; 

- Troisième : philosophie comme métaphysique (savoir absolu) (philosophes du 17
ème

 

siècle : Descartes, Leibniz, Spinoza ; présocratiques). 

La définition de la philosophie est toujours contingente, liée à un philosophe, à une époque, à 

un courant. Au sujet de la philosophie, on est d’accord ni sur ce qu’elle est, ni sur ce qu’elle 

vaut. D’ailleurs en philosophie, il n’est pas question comme en science de parvenir à un 



2 
 

consensus ou à une unanimité  car écrit Karl Jaspers : « faire de la philosophie, c’est être en 

route. Les questions, en philosophie, sont plus essentielles que les réponses, et chaque réponse 

devient une nouvelle question ». 

 Approche notionnelle : B.

Le mot philosophie est d’origine grecque. Il est composé de deux parties essentielles : le 

philein (aimer) ou philos (amoureux) et la sophia (sagesse, science). Philein c’est aimer 

d’amitié avec plaisir et la sophia, elle est une sagesse plus pratique que théorique. 

 Amour 

L’ami n’est pas seulement en rapport avec un autre ami physique. Il est en relation avec une 

entité qu’il quête : la vérité. « Je suis l’ami de Platon, mais la vérité m’est plus chère encore » 

disait Aristote. Le philosophe en tant qu’ami est celui qui connait l’importance de la sagesse. 

Il ne la possède pas mais désire la posséder. Toutefois, les philosophes en Grèce savent que 

leur rôle est la recherche de la sagesse car il ne la possède pas formellement (en acte). 

 Sagesse 

Le sage a la connaissance, il l’a étudié dans une tradition ; il peut l’enseigner à des disciples. 

Il peut être un maître. Le sage est un maître qui possède un vaste savoir. Il pense par figures et 

symboles ; le philosophe, lui pense par concepts. Le sage se conduit selon une vérité qu’il sait 

être au bout du chemin. Il est par exemple tendu vers le nirvana. Le sage possède donc la 

sagesse, alors que le philosophe tend vers elle. Le philosophe n’est ni un sage ni un savant. 

La sagesse en tant que sophia est en même temps connaissance et art de vivre. Nous 

distinguerons à cet effet : 

- La sagesse pratique : qui touche à l’action, ici la sagesse consiste en une certaine 

manière d’exister, une certaine conduite ce qui suppose un type de comportement. La 

sagesse se caractérise par une certaine maitrise de soi. L’homme se caractérise 

désormais par un dépassement permanent de soi (transcendance) ensuite, il s’engage 

dans le monde (engagement). Le sage prend de la distance par rapport au monde 

(détachement) ; 

- La sagesse spéculative : qui touche à la connaissance, à l’intention de comprendre. A 

travers la pensée, l’homme a la possibilité d’agir, de se réaliser comme transcendance 



3 
 

dans le monde et s’engage. En philosophie, il s’agit d’un savoir rationnel qui implique 

une idée de compréhension. 

 

 Le philosophe 

Le philosophe « désigne celui qui aime le savoir par différence avec celui qui, le possédant, se 

nomme savant » écrit K. Jaspers. L’essence de la philosophie c’est la recherche de la vérité, 

non sa possession. La tradition attribue à Pythagore la paternité du mot philo-sophos. 

Refusant l’appellation de sophos, il se désigne lui-même comme philo-sophos : non pas le 

savant, mais l’amant du savoir. Il désire posséder la sagesse. 

 LA NAISSANCE DE LA PHILOSOPHIE C.

Introduction générale. 

La Grèce du VIème siècle AV. JC. Servira de cadre pour l’émergence d’une nouvelle manière 

de penser. L’homme va renoncer aux explications poétiques et mythologiques pour tenter une 

explication rationnelle (partant de la raison) des choses et des phénomènes. C’est grâce aux 

mythes déjà existant et posant nombre de questions aux solutions jugées fantaisistes que les 

philosophes auront à reposer les questions et y réfléchir à l’aide des expériences. 

La raison veut comprendre, se met en quête par ses propres forces les principes et les causes 

des choses. Pour ce faire, les Grecs vont vouloir d’abord trouver les causes premières de 

toutes les choses. Pour la première fois, ils regardent l’univers non comme l’indéchiffrable 

mais comme intelligible ; il faut dès lors non croire aux fables mais trouver des raisons, des 

causes. Ainsi, l’homme le seul de tous les animaux à se tenir debout, n’a non seulement faim 

et soif selon son corps mais faim et soif selon l’esprit. 

Des questions jaillissent au Vème et VIème siècle AV.JC. Sur les côtes ioniennes et celles de 

la grande Grèce. Les gréco-latins de cette époque tendent vers une sophia (harmonie, ordre du 

monde que l’on contemple ainsi que l’ordre de l’agir que l’on poursuit au l’on de son 

existence). Alors pris naissance la philosophie, qui est un savoir total comprenant 

l’explication rationnelle de l’univers et des phénomènes observables, la réflexion sur les 

valeurs, la recherche du sens de la destinée humaine, l’effort vers la sagesse. 

Aussi, nous ne pouvons taire un aspect important qui est d’une part la liberté (démocratie) et 

d’autre part le bien-être économique aussi bien des colonies et des philosophes qui a accru 



4 
 

l’épanouissement de la pensée en cette période. Bref, la réflexion s’oriente d’abord vers la 

recherche de la cause dans la matière ou dans une forme ou encore dans un moteur. 

 Les thèmes fondamentaux de la philosophie antique D.

Ces thèmes sont entre autre : 

- La question de l’origine première « arché » et de la loi fondamentale « logos » du 

monde, à quoi se rattache la recherche d’un principe d’unité; 

- Les thèmes liés au principe d’aléthéia (ce qu’on ne peut cacher) : l’être, la vérité, la 

connaissance vraie ; 

- La réflexion sur la nature de l’homme et sa détermination éthique : la qualité de l’âme, 

le bien (agathon) et la vertu (artè). Dans l’éthique individuelle le problème de 

l’accession à l’eudémonisme (le bonheur). 

Socrate philosophe de l’antiquité sera pris comme le repère historique de la pensée ou de la 

réflexion philosophique de cette époque. Pour ce faire, la philosophie antique sera subdivisée 

en trois grandes périodes à savoir : présocratique, socratique et post socratique. Nous 

entrerons en philosophie à partir de ses origines, de ses visées et de ses méthodes. 

 LA PHILOSOPHIE ANTIQUE E.

La philosophie antique est un héritage intellectuel et spirituel qui constitue le pivot de la 

réflexion philosophique de tous les temps. La pensée grecque a été d’une importance 

exceptionnelle dans l’histoire de la philosophie car, dans l’antiquité, seuls les grecs ont puis 

élaborer des doctrines autonomes se distinguant explicitement de la religion. Nombre de 

conditions favorables étaient réunies  (la mer Egée aux bords admirables, la langue grecque, 

surtout la liberté d’esprit et de culture. 

Il faut aussi souligner l’intense commerce qui avait régné entre ces zones et le monde connu 

d’alors n’avait pas seulement apporté le bien-être  aux colonies grecques, mais leurs avait 

également transmis les connaissances des autres peuples (les mathématiques, l’astronomie, la 

géographie, le calendrier, la monnaie, le papier… Ainsi, les grecs vont donc élaborer des 

doctrines autonomes se  distinguant explicitement de la religion et se fiant uniquement à la 

raison. 

 



5 
 

Chapitre 1 : LES PRESOCRATIQUES 

Entre 600 et 450 avant notre ère, une succession d’écoles philosophiques a vu le jour. D’abord 

sur les côtes d’Asie mineur (Turquie) puis en grande Grèce (Italie du sud). Les présocratiques 

renoncent à recourir aux dieux ou aux forces magiques
1
 pour expliquer les actions humaines 

ou l’ordre du monde. Ce souci les a conduits à rechercher un principe naturel, une substance 

primordiale qui puisse être d’origine matérielle et d’explication élémentaire de l’organisation 

de l’univers. C’est la spéculation de la nature du monde physique
2
. 

 Les ioniens : A.

C’est le mouvement né à partir du VIème siècle à Milet (colonie ionienne de l’Asie mineur). 

 L’école de Milet : 1.

La préoccupation des sages de Milet était de savoir, de répondre à la question « avec quoi sont 

faites les choses ? » contemplant la mer, la terre et le ciel ; voyant que les plantes naissent et 

meurent, que les rivières s’écoulent, les grecs se sont demandés : quelle matière est à l’origine 

de toutes ces choses ? 

 Thales de Milet (624-546 av. JC.) a.

Il est l’un des sept (7) sages de la Grèce et initiateur de cette spéculation. Pour lui donc, 

l’élément premier, c'est à partir de quoi existent toutes les choses est l’eau. Sans doute tirait-il 

cette supposition du fait les semences, les aliments et les êtres vivants ne subsistent que par 

l’eau. 

 Anaximandre (610-547 av. JC.) b.

Disciple de Thales, celui-ci voit dans l’indéterminé ou l’infini le principe premier de toute 

chose. Il faut donc quelque chose qui soit capable de donner sans fin naissance à la multitude 

des substances : c’est l’apeiron. 

 Anaximène (588-524 av. JC.) c.

Compagnon d’Anaximandre, lui, voit dans l’air le premier principe car, toute vie respire. L’air 

est l’animateur universel et contient le monde. 

                                                           
1
 La pensée mythologique et poétique de leurs devanciers : Homère, Hésiode pour juger par la raison. 

2 Les présocratiques avaient la volonté d’expliquer autrement les choses que le faisaient les poètes et les théologiens. 



6 
 

 Ecole pythagoricienne : 2.

A la mort de Thales, les perses envahirent l’Ionie et la philosophie va élire domicile en Sicile 

(Italie du sud). 

 Pythagore (582-500 av. JC.)
3
 a.

Né à Samos d’où il s’exile pour créer en 520 à Crotone une communauté à la fois 

intellectuelle et religieuse à caractère initiatique. La question qui intéresse Pythagore est : « y 

a-t-il de l’ordre dans les choses ? » il répond que tout est ordre dans la nature et que cet ordre 

est l’harmonie même des nombres. Toutes choses est composées de nombre et de figures 

géométriques. 

Pythagore enseigne aussi que l’âme, distincte du corps est immortelle et se réincarne dans des 

existences sensibles (la métempsychose
4
). Pour lui, la destinée humaine s’explique par la 

métempsychose (transmigration de l’âme dans d’autres corps). Cette doctrine influencera la 

pensée de Platon et sa considération mathématique de l’univers inspirera Galilée, Kepler et 

Newton. 

 Héraclite d’Ephèse (545-480) b.

Né à Ephèse en Ionie, il est le père de tous les philosophes du devenir. Héraclite refuse qu’il y 

ait dans les choses un ordre, une composition. Ce qui existe, c’est l’affrontement, la brulure 

par laquelle les choses se fondent et se détruisent, le mouvement de la transformation. 

Le principe naturel unique pour la génération des choses est le feu. Remarquant le perpétuel 

écoulement des choses, telle la mort succède la vie, la nuit au jour, le froid au chaud, Héraclite 

affirme : « il n’y a de réel que le changement ». Fondamentalement, rien n’est stable, tout 

coule et « on ne se baigne jamais deux fois dans le même fleuve ». La guerre apparait ici 

féconde « la guerre est le père de toutes choses ». Héraclite est un dialecticien (thèse + 

antithèse = synthèse). 

 Les éléates : 3.

Une doctrine opposée à celle d’Héraclite est enseignée au 5
ème

 siècle av. JC par l’école d’Elée. 

 Xénophane (580-485 av. JC) a.

                                                           
3 Deux idées dominent la philosophie pythagoricienne : le nombre et l’harmonie. Qu’y a-t-il de plus sage ? Les 
nombres. Qu’y a-t-il de plus beau ? L’harmonie.  
4 Réincarnation de l’âme après la mort dans un corps humain ou celui d’un animal. 



7 
 

Né à Colophon en Ionie, il est le fondateur de l’école des Eléates. Il quitte sa ville natale pour 

s’installer à Elée. Il s’oppose avec vigueur aux dieux de la mythologie grecque qu’il qualifie 

de religion immorale prêtant aux dieux les pires faiblesses humaines. Le vrai Dieu c’est l’être 

un, immobile et éternel. Donc, la recherche de la vérité est une quête de l’un, un effort 

ontologique qui dépasse le réel ontologique. 

 Parménide (540-450 av. JC) b.

Il est né et a vécu à Elée ou il fonda une école. Pour lui les opinions ne sont pas de vrais 

savoirs car elles relèvent du monde sensible. D’où il faut distinguer la vérité de l’opinion 

trompeuse. La vérité de son point de vue est que « l’être est ». Si pour l’opinion trompeuse, 

tout change, tout subit un mouvement  et la croyance du multiple s’impose, la raison nous dit 

que ce qui est « est ».  L’être  est unique immuable et éternel. Les choses naissent, meurent, se 

transforment, tout cela ne peut être pensé logiquement car changeant, cela suppose se nier 

pour devenir autre chose. Alors le réel sensible est contradictoire, inintelligible. Ce n’est plus 

avec nos sens qu’il faut regarder le monde mais avec notre esprit. 

Platon s’inspirera de cette pensée de Parménide, comme quoi le philosophe doit laisser le 

monde des apparences pour celui de la certitude que donne l’immuable vérité. 

 Zénon d’Elée (490-430 av. JC) c.

Disciple de Parménide dont il défend la thèse avec subtilité et une véhémence remarquable. 

Pour lui, il y a l’impossibilité du mouvement. Avec son maître, ils s’en prennent à Héraclite, 

car pour eux, le multiple n’existe pas. 

A RETENIR : Deux grands courants s’opposent dans leurs approches philosophiques. Pour 

les uns c’est le relativisme total et pour les autres l’absence de tout mouvement. Cette 

situation va créer une impasse dans la pensée Grecque. Face à l’affirmation unilatérale 

d’Héraclite selon laquelle tout n’apparait et ne disparait que par et dans l’écoulement des 

conflits incessants, Parménide oppose une puissante réponse : l’intelligence épouse l’être et ne 

voit qu’illusion dans le mouvement. Alors deux hommes vont jouer un rôle déterminant pour 

débloquer cette situation intellectuellement sans issue et relancer la réflexion philosophique 

dans une direction nouvelle. 

 Empédocle (490-435 av. JC) d.



8 
 

Né au sud de la Sicile, précisément dans la cité d’Agrègent. Il  est médecin, poète, philosophe 

et homme politique. De lui est sortie la doctrine de quatre éléments constituant la matière : 

eau, air, terre, feu. Ces éléments sont éternels et composent tout ce qui existe. Par ailleurs les 

choses que nous voyons, touchons, sont faites du mélange de ces éléments. C’est la diversité 

des mélanges qui explique que les choses changent, naissent et périssent. Tout changement 

provient de la combinaison ou de la séparation des particules d’éléments, processus dû à deux 

forces supra matérielles, l’amour et la haine. Le monde et son évolution sont le résultat de la 

lutte que se livrent ses deux forces : l’amour qui unit et la haine qui sépare et alternativement. 

Il faut signaler aussi que celui-ci croit à la métempsychose 

 Anaxagore de Clazomènes (500-428 av. JC) e.

Il s’était fixé à Athènes ou il devient maître et protégé de Périclès (roi). Pour lui il n’y a pas, 

comme chez Empédocle, plusieurs éléments hétérogènes, mais à l’origine, le Tout (matériel), 

indivisible identique à lui-même. Celui-ci est composé d’une infinité de particules aux 

semences homogènes de toutes choses. Ces particules sont inertes et pour les ordonner en 

association ou en dissociation, il faut une cause motrice, une intelligence distincte du monde, 

le nous qui pénètre le Tout. Il n’y a ni naissance  ni mort : sinon naître c’est se séparer du 

Tout et mourir c’est y retourner. 

 Ecole des atomistes 4.

Elle s’est développée à Abdère. Elle a pour initiateur Leucippe de Milet dont on ne sait pas 

grandes chose. 

 Démocrite (460-360 av. JC) a.

Disciple de Leucippe et auteur d’un système du monde dans lequel il expose sa géniale 

théorie des atomes. S’opposant aux pythagoriciens, celui-ci affirme que toute chose est 

composée d’Atome, élément matériel indivisible mais ayant d’étendu. Chaque atome est Un, 

éternel, immobile par rapport à lui-même mais mobile par rapport aux autres dans le vide 

infini. Ces atomes sont repartis en fonction de leurs grandeurs et soumis dans le vide à un 

mouvement perpétuel. Des agglomérations qui donnent naissance aux êtres visibles sous 

diverses formes et diverses qualités sont provoquées par le mouvement des atomes en tout 

sens. 



9 
 

La doctrine de Démocrite est un rationalisme matérialiste. Sur le plan de l’éthique, il 

recommande la joie par l’absence d’inquiétude, la modération dans les plaisirs. 

Tableau récapitulatif : 

EMPIRISTES RATIONALISTES 

Thales Pythagore 

Anaximandre Xénophane 

Anaximène Parménide 

Héraclite Zénon 

Synthèse : Empédocle, Anaxagore et Démocrite disent qu’il y a le monde en deux ordres (le 

monde macroscopique et le monde microscopique). Pour eux, avec les sens, on voit l’être en 

devenir, l’être multiple et avec l’intelligence, on raisonne pour atteindre la vérité. Donc l’être 

est  un mais composé et stable. 

 

Conclusion partielle : 

Depuis un siècle, les colonies grecques de l’Asie mineur : Milet, Samos Ephese, Clazomènes 

ou de la grande Grèce : Crotone, Elée Agrigente ont servi de berceau aux premiers physiciens, 

aux explorateurs de l’être (Parménide) et du Devenir (Héraclite), à la première tentative de 

conciliation entre eux. De 480-450 AV J.C, la puissance politique d’Athènes, l’éclosion des 

hommes de génie vont être au rendez-vous et déplacer le centre de gravité intellectuelle de la 

Grèce 

 Les sophistes (fin du Ve S et début du IV S) 5.

 Contexte de la naissance des sophistes : a.

Au lendemain des guerres persiques, la vie politique s’intensifie en Grèce : l’évolution vers la 

démocratie s’accentue. Ainsi vers 450 A.V JC, Athènes devient le centre politique et 

intellectuel de le Grèce. Alors pour que le citoyen puisse jouer son rôle dans les débats public, 

il faut qu’il sache s’exprimer, donner son avis, il faut qu’il sache s’exprimer, donner son avis, 

il faut intéresser par la parole. C’est dans ce contexte que le Sophisme est né. 

 Causes de la naissance du sophisme: b.



10 
 

Jusqu’à là, nous assistons à une contradiction d’un grand nombre de théorie philosophique. En 

particulier le conflit entre le tout s’écoule d’Héraclite et l’être est de Parménide. Par ailleurs 

Anaxagore et les atomistes estiment que les sens ne nous livrent pas les éléments derniers des 

choses, pendant que pour Démocrite les sensations ne dépendent de l’homme plus que de 

l’objet : « la couleur n’existe que par convention ; de même le doux de même l’amère ». Face 

à cette situation, un certain scepticisme s’est instauré. La vérité semble une ambition trop 

élevée pour l’homme, il faut seulement se contenter de ce qui semble vrai et en tirer le 

maximum de profit. 

 Nature du sophisme : c.

Les sophistes sont des professeurs d’éloquences qui voyagent de ville en ville, enseignant des 

méthodes ou l’art de faire triompher une thèse quelle qu’elle soit. Ils sont des maitres de la 

rhétorique qui disent que l’on peut prouver tout ce que l’on veut. Nous sommes dans un 

contexte ou l’art de la parole est indispensable à quiconque ambitionne un poste important. 

 Protagoras d’Abdère (480-410) : 

Sophiste le plus réputé, il professe que la vérité est subjective et non objective. Pour lui donc, 

« L’homme est la mesure de toutes choses de celles qui existent et de leur nature, de celles qui 

n’existent pas et de l’explication de leur non-existence ». Il  prétendait  par-là que toutes les 

valeurs sont subjonctives, au même titre par exemple, que le goût du miel, goût que les uns 

trouvent agréable et les autres désagréable. Ce qui parait vrai pour tel homme, ne l’est que 

pour lui. 

Protagoras utilise aussi l’art de discuter. Ainsi affirme-t-il « à propos de toutes choses on peut 

prononcer deux jugements contraires ». Un homme cultivé peut donc, d’après les 

circonstances, prendre l’un ou l’autre point de vue et le rendre fort. 

Protagoras posera un autre problème à savoir si la moralité et le droit reposent-ils sur la nature 

humaine ou seulement sur la culture ? La culture représente toujours un progrès (variable) par 

rapport à la nature (stable) et lui doit être préférée. Il n’y a donc pas de droit naturel absolu et 

éternel, mais seulement un droit culturel conventionnel et variable. 

A propos des dieux, Protagoras dit qu’ils sont créés conventionnellement donc il n’y a pas de 

vérité objective. « Je ne puis décider que les dieux existent ou non, puisque je ne connais rien 

d’eux ». Il serait accusé d’impiété et banni d’Athènes. 



11 
 

 Gorgias de Léonie (490-385 av. JC) 

L’un des grandes figures du Sophisme et fondateur de le rhétorique à laquelle il se consacrera 

tout entier  et se détournera de la philosophie de la nature. Elève d’Empédocle, riche et plein 

d’esprit, il est un sceptique absolu. Il nie, contre les éléates, l’existence de l’être qui est, selon 

lui inconnaissable. Il démontre sa conception sceptique dans son œuvre ‘’De natura’’ c'est-à-

dire du non-être. C’est la raison de ses  trois affirmations qui sont entre autre : 

- Il n’existe rien ; 

- S’il existe quelque chose, on ne pourrait le connaître ; 

- Si cela pouvait être connu, on ne peut pas en communiquer la connaissance. 

Et donc la science n’existe pas, seul compte l’art de soutenir n’importe quoi et d’en persuader 

l’auditeur par la parole. 

 L’importance du sophisme : 

Le Sophisme a préparé le terrain à Socrate, Platon, Aristote. Ceux-ci  ont combattu de tout 

leur pouvoir les sophistes. Ils leur reprochaient le relativisme ou l’indifférentisme moral (le 

triomphe de n’importe quelle thèse) et le scepticisme spéculatif. Pour Platon, les sophismes 

sont une variété sauvage de philosophes. Ils ne sont que des amateurs des mots et non des 

amis de la pensée et de la sagesse. 

Tout de même, il serait ingrat de ne voir que du mauvais dans cette pensée. Non seulement ils 

ont joué un rôle littéraire el intellectuel considérable (grammairiens, stylistes, la langue leur 

doit beaucoup en ce qui concerne l’art de discuter). Aussi, ils ont amené Socrate à 

entreprendre la reconstruction de la morale, Platon et Aristote à élaborer  la logique formelle 

et la théorie des sciences. 

 

 

 

 

 

 



12 
 

Chapitre 2 : LES SOCRATIQUES 

On  appelle ainsi Socrate et ses disciples, dont les principaux sont Platon et Aristote. Cette 

période qui marque l’apogée de la philosophie antique dure presque un siècle. Si les 

présocratiques avaient pour préoccupation la nature, c’est l’étude de l’homme en tant qu’être 

supérieur qui est au centre de la réflexion des socratiques. Alors quelles sont les règles de la 

connaissance propre de l’homme (logique) ? De l’action propre à l’homme (morale) ? Quelles  

sont : la nature, l’origine, la destinée de l’homme en tant qu’être raisonnable (métaphysique). 

 Socrate (470-399 av. JC) : A.

 Personnalité : 

Athénien de modeste condition, fils d’un sculpteur (sophronique) et d’une sage-femme 

(phainarète) d’où il tient sa vocation. Sa personne est laide, mal habillée et marchant pied nu. 

Il va toujours vers les autres les interrogeant sur les principes du bien. Très austère, il est 

maître de ses passions. Citoyen engagé et soldat courageux de sa patrie, il est aussi un homme 

religieux. A 40ans Socrate s’est engagé à la conversion morale de ses concitoyens en passant 

désormais sa vie dans les rues d’Athènes prêchant la vertu et la sagesse. 

 Philosophie de Socrate : 

Socrate n’a laissé aucun écrit, mais ses enseignements furent préservés et transmis dans le 

portrait satirique que fit de lui Aristophane (qui se moque de lui) dans les textes de Xénophon 

(qui le présente comme un moraliste simplet) et surtout dans les dialogues de son disciple le 

plus célèbre, Platon. 

La tâche du philosophe selon Socrate est d’inciter les hommes à penser par eux-mêmes et non 

de leur enseigner quelque chose qu’ils ignoraient. C’est une doctrine non pas intellectuelle 

mais qui se vit. C’est sur la connaissance de l’homme que Socrate fait porter l’essentiel de son 

enseignement. Voilà ce qui explique le « connait-toi toi la même » ce principe s’adresse à tout 

homme, l’invite à se connaitre lui-même, mais aussi à connaitre l’homme. Alors la 

philosophie de Socrate est une éthique pratique qui repose sur le comportement et l’agir 

humain à travers des normes objectives et universellement valables. 

 Méthode de Socrate 



13 
 

C’est le dialogue. C’est toujours dans la conservation, dans le dialogue que Socrate réalise son 

enseignement. Il déclare d’abord ignorant pour faire reconnaitre aux autres leurs ignorances. 

Deux aspects caractérisent 

a) L’ironie : adversaire des sophistiques 

Socrate emploi l’interrogation plus ou moins moqueur. Par cette méthode, il force son 

adversaire qui prétend détenir un savoir à se contredire et à avouer son ignorance. 

 La maïeutique/ art d’accoucher les esprits d.

Par cette méthode, Socrate conduit le disciple vers la vraie connaissance. Car selon lui, tout 

homme porte en lui le minimum de vérité morale nécessaire à la bonne conduite de vie. Par 

des interrogations progressives, Socrate amène ses élèves à découvrir la vérité (la 

connaissance vraie) qu’ils connaissent déjà sans le savoir. Cet enseignement s’adresse surtout 

aux jeunes qu’il entrainait dans les discussions philosophiques. Car, le dialogue engendre des 

contradictions qui mènent au dévoilement de la vérité. 

 Doctrines 

 Ethique 6.

Il ne suffit pas de vivre, mais l’Homme doit vivre bien, réussir sa vie, trouver le bonheur. 

Toute action humaine est dirigée vers un but, vers un bien. Le chemin pour accéder à ce 

bonheur n’est ni l’instinct, ni la coutume établie sans enquête préalable mais le raisonnement : 

Socrate parle ici de la rationalité. Le bonheur est conditionné par la vertu qui est une 

connaissance, une vue juste des différentes valeurs qui nous attirent. Pour cette raison, 

personne ne fait le mal volontairement, dit Socrate. Tout méchant est un ignorant, car qui 

voudrait se priver d’un bien sachant qu’il le possède ? Le péché n’est qu’une ignorance ; c’est 

un mauvais choix. La vertu est une  mais c’est le savoir qui se subdivise en quatre : la 

prudence, la tempérance, le courage, la justice. Le premier est le plus important de tout et 

c’est de lui que découle les autres. 

 Politique 7.

L’Etat a pour mission de faire régner la justice, vertu qui mène au bonheur. Le savoir est le 

seul critère de l’action ordonnée et juste ; la puissance privée du savoir ne peut apporter que le 

malheur, d’où il suit que ceux qui possèdent la connaissance peuvent diriger. Ainsi, la 



14 
 

politique selon Socrate, est intimement liée à la morale. Et l’autorité ne s’hérite pas par 

hérédité, ni par la richesse, ni par le sort, mais elle revient de droit à qui a la connaissance 

pour mieux diriger. 

 Dieu et Ame 8.

Il existe un Dieu qui est intelligence suprême et ordonnatrice. Il y a de l’ordre dans les choses 

des trois manières : 

1. Les êtres sont ordonnés à leur propre perfection 

2. les êtres sont ordonnés les uns aux autres 

3. tous les êtres sont ordonnés au bonheur de l’homme. 

Donc seule une intelligence souveraine peut expliquer cet ordre. Dieu est unique, Pour 

preuve, il y a l’unicité de l’univers ;  invisible car c’est par l’intelligence qu’on l’approche 

enfin il est immense car il anime tout l’univers. 

L’âme est une réalité distincte du corps, plus parfaite que lui, et qui le fait vivre. Elle ne cesse 

pas d’exister quand elle arrête d’animer ce corps. L’âme est donc immortelle. 

La contribution de Socrate à l’histoire de la pensée ne réside pas dans une doctrine 

systématique, mais dans une méthode de pensée et un mode de vie. 

Parce qu’il aime la vérité, Socrate a joué le rôle d’un médecin de l’intelligence pour toute 

l’humilité : « Tout ce que je sais je sais rien ». 

Il est aussi un modèle politique de son époque. Il heurta les consciences, ne s’est pas laissé 

tyranniser ni par les puissants, ni par le peuple, ni par l’opinion et la coutume. Aussi fut-il 

poursuivre en justice, jeté en prison et finalement condamné à boire la ciguë. Il l’a bu dans la 

plus grande sérénité faisant preuve d’un courage admirable. 

 PLATON (427-348) B.

 Données biographiques : 1.

Né d’une famille aristocratique. A 20 ans, il rencontre Socrate dont il devient le disciple.  A la 

mort de Socrate, Platon part pour un long voyage dans le monde méditerranéen et arrive en 

Sicile, à la cours du tyran Denis l’Ancien, qu’il ambitionne de convertir à ses idées de réforme 

politique. 



15 
 

Suspect, Platon sera exilé, vendu comme esclave et heureusement racheté par un ami athénien 

qui le fait libérer. Fidèle à l’idéal de Socrate c’est-à-dire la réforme de la cité, Platon fonde en 

388 à Athènes, près de Colone dans les jardins d’académos, une école des futurs chefs d’Etat 

formés par la Philosophie. Il meurt en 348 quand il aura 79 ans. 

 œuvre : 2.

La philosophie de Platon présente des caractères tout à fait propres. Ses écrits sont des 

dialogues et diffèrent fondamentalement de ses prédécesseurs ou de ceux qui l’ont suivi. 

Platon n’y parle pas en son propre nom, c’est Socrate qui pose comme le contenu 

philosophique substantiel de l’ouvrage ; il y a toujours un personnage qui mène la discussion. 

La discussion, mieux la réflexion porte sur le caractère concret  de la vie existentielle de 

l’homme qui doit aspirer  au Bien   dans une attitude de justice et de sagesse. 

 

PRINCIPAUX  THEMES ABORDES PAR PLATON ŒUVRES 

Procès de la sophistique Gorgias 

Théorie de la réminiscence Menon 

Théorie de l’âme  immortelle Phédon, Phèdre 

L’Amour humain-amour du bien et de Dieu Banquet 

Théorie des idées Cratyle République VII 

Critique de l’Eléatisme Parménide 

Théorie politique et morale République, politique, lois 

Cosmologie Timée. 

 

 Doctrine : 3.

Le centre du système philosophique de Platon est la célèbre théorie des idées fondées sur la 

distinction de deux mondes : le monde sensible et le monde intelligible. 



16 
 

Le monde sensible, monde physique tel que nous le percevons est illusoire et changeant. Les 

essences universelles sont immuables saisi par l’esprit ne peuvent pas exister dans les objets 

sensibles. Il faut donc  qu’il existe dans le monde supra sensible des modèles que Platon  

appelle des idées. Ainsi, le lit dans lequel je me couche a bien été fabriqué à partir  d’un 

modèle idéal d’une idée  ou forme. Et l’idée n’est pas soumise aux fluctuations (changement) 

du devenir, elle est éternelle, unique  et  égale à elle-même. Alors  l’homme peut-il prétendre 

connaitre  les choses tant  qu’il vit dans le monde sensible ? 

 La théorie de la connaissance : 4.

Les croyances  résultant de l’expérience des objets appréhendés par les sens  et sujet au 

changement, sont donc  vagues et trompeuses. Alors que les principes de la mathématique et 

la philosophie, découverte par la méditation sur les idées, constituent  la seule connaissance 

digne de ce nom. La connaissance humaine est l’œuvre de l’âme. Parce que notre âme a existé 

avant de s’incorporer, nous  naissons avec ces connaissances : C’est  l’innéisme l’âme connait  

par l’intermédiaire du corps ; c’est la perception.et si l’âme connait  directement par 

contemplation, c’est  la pensée pure. La connaissance de devenir  a lieu par perception qui 

donne les variétés d’opinions. D’où le relativisme de Protagoras : tout est relatif pas de vérité 

absolue. La connaissance, précisément la science a pour objet  l’essence qui est hors du temps 

et de l’espace. La perception n’est pas le fondement  de la science mais la science surgie à 

l’occasion de la perception, parce que notre âme  a  existé avant de s’incorporer, nous 

naissons avec ces connaissances. 

L’homme ne peut se mettre présence des réalités formelles que parce qu’il les a contemplés 

dans une existence prénatale. Toute connaissance est souvenir. Platon répond ainsi aux 

sophistes qui nient la possibilité d’une connaissance véritable. Si l’âme peut à partir d’elle-

même acquérir des connaissances qui n’ont pu être tiré de l’expérience ni de l’enseignement 

d’autrui (donc pas cette vie) cela veut dire que c’est dans une existence antérieure où, séparée 

du corps elle a pu contempler le monde des idées. A la naissance, c’est-à-dire lorsque l’âme 

s’est jointe à un corps, l’âme oublie entièrement ce qu’elle savait depuis toujours. Le travail 

de la philosophie consiste alors à retrouver ce savoir perdu en essayant de le remémorer c’est 

la théorie de la réminiscence. 

 

 



17 
 

 Ethique : 5.

C’est la recherche du bien ; ce qui permet à l’homme de s’épanouir en tant qu’homme qui est 

au centre de l’éthique. L’éthique doit nous conduire à la vertu qui est la disposition de l’âme à 

faire le bien. La vertu fondamentale, celle qui nous fait ressembler le plus à Dieu, est la 

justice. Si la divinité possède de bien de manière parfaite et inaliénable, l’homme lui est à la 

recherche du bonheur. Puisqu’il ne possède pas encore, il le poursuit, poussé par un 

dynamisme appelé amour. Mais alors quel est le critère du bien ? Si pour Démocrite c’est le 

plaisir calculé, Platon lui voit dans le plaisir une erreur ; ce n’est pas un guide pur car les 

jouissances ne conduisent pas toutes aux bonheurs, quelques une même le ruinent. Seul le 

savoir peut fonder un jugement correct. Donc est bien ce que choisi le philosophe. Car le 

philosophe est un homme qui, ne se laisse jamais conduire par la passion, l’instinct, la vanité 

ou d’autres motifs purement individuel, mais qui tente sans arrêt de confronter ses actes à des 

normes objectives valable pour tous. Pour être heureux, il faut opérer un juste choix en 

disposant entre les choses d’une échelle de valeur. Le savoir et le plaisir ont tous deux leur 

place dans la vie parfaite, mais à un niveau différent : le savoir doit diriger et le plaisir doit 

suivre. Il y a pour Platon deux sortes de vertu : la vertu populaire, fruit du dressage et de la 

pression sociale et la vertu philosophique qui est essentiellement un savoir. Le mal moral est 

toujours possible, c’est le renversement de l’échelle de valeur. L’âme peut laisser son 

attention se détourner du bien suprême et succomber l’attirance des biens inférieurs. Il s’en 

suit la ruine de la perfection et du bonheur de celui qui commet la faute. Et l’âme est soumise 

aux sanctions au l’au-delà là. Pour Platon chacun est redevable de lui-même de son bonheur 

ou de son malheur. Il dira ainsi que « la responsabilité réside en celui qui choisit, Dieu n’est 

pas responsable » (République X). 

 Doctrine politique et sociale 6.

Le combat de Platon sera donc principalement politique. C’est à la constitution d’une cité 

idéale qu’il consacrera ses efforts. De même que l’homme a trois parties qui lui gouvernent, 

l’intelligence dans la tête, le courage dans le cœur et l’appétit dans les entrailles, de même la 

cité est composée de trois classes : les sages rois (philosophes qui gouvernent, les soldats 

défendent la cité, et les agriculteurs ainsi que les artisans produisent des biens pour les besoins 

de la cité. Le but de l’Etat est de mener tous les citoyens à la vertu. Puisque la vertu n’est 

qu4une science, le gouvernement de la cité reviendrait à ceux qui, ayant pratiqué l’ascension  

dialectique, pourront l’apprendre aux autres : ce sont donc les philosophes qui composeront la 



18 
 

classe des magistrats. Les dirigeants doivent être parfaitement dégagés de tout intérêt 

particulier et de toute forme de cupidité. Contrairement à la cité idéale, Platon a horreur de 

quatre types de gouvernement : le gouvernement fondé sur l’honneur, celui fondé sur la 

richesse, sur les passions du peuple et sur la tyrannie d’un homme. 

Âme : c’est un Pythagoriciens que Platon empreinte sa théorie de l’âme. Comme eux, il croit 

non seulement à l’immortalité de l’âme mais à son existence antérieure. L’âme est principe de 

tout mouvement or si l’âme meurt, tout mouvement s’arrêterait. Mais puisque depuis toujours 

il y a mouvement donc de l’âme. Le corps est la sourie de désir, de la passion qui enchainent 

l’âme. Le propre du philosophe est de libérer l’âme de son corps afin de parvenir à la 

contemplation de l’idée. Ainsi donc philosopher, c’est « apprendre à mourir c’est-à-dire à 

détacher son âme du corps qui l’emprisonne. 

Enfin l’âme humaine se compose de trois parties : (la trichotomie) : la partie concupiscible, la 

partie irascible et la partie rationnelle. 

ETUDE DE TEXTE : MYTHE DE LA CAVERNE 

Commentaire troisième paragraphe (suite) 

Le philosophe doit s’engager et redescendre dans la caverne. Or la redescente doit s’avérer 

dangereux, car le philosophe va faire l’objet de quolibets satisfaits de leur sort et irrité contre 

ce fou qui prétend avoir vu le ciel. « Au point même qu’un prisonnier libéré de force avait allé 

jusqu’à tuer cet être dangereux ». Platon fait ici allusion évidente à la fin de son maître 

Socrate. 

L’allégorie donne à penser que le savoir oblige celui qui y accède : le philosophe ne restera 

pas à l’écart de la cité, il doit, quoiqu’il en coûte s’y mêler à nouveau. Il faut donc entretenir 

ici le lien essentiel qui uni la philosophie à l’enseignement et à la politique. Car « nul ne peut 

accomplir à notre place ce redressement de nous-mêmes. Aller au vrai de toute notre âme ». 

Bref, la spéculation philosophique a pour fin l’éducation qui elle-même a pour fin la fondation 

de la République idéale. 

CONCLUSION GENERALE SUR PLATON 

Platon est un philosophe par la puissance et la rigueur d’une raison formé par Socrate. Il est 

un contemplatif qui a longuement arrêté le regard de toute son âme sur l’essence de chacune 



19 
 

des idées. Mais il est aussi un politique. La philosophie n’est pas seulement spéculative, 

ordonnée à la seule connaissance des choses mais une philosophie pratique de l’agir engagée 

à former et à reformer. En ce sens Platon immortalise l’idéale de Socrate et devient la tête  de 

rare de la philosophie occidentale. 

 ARISTOTE (384-322) C.

Né à Stagère en Macédoine, fils de Nicomaque, médecin du roi Amyntas. Il séjourne à 

Athènes où il est élevé de Platon à l’académie. Il est ensuite appelé par le roi Philippe. Pour 

être le précepteur de son fils, le future Alexandre le Grand alors âgé de 30 ans. De retour à 

Athènes, il fonde sa propre école, presque rivale de son maître, qui prit le nom de Lycée. A la 

mort de Alexandre, il doit alors quitter la ville où il risque, comme Socrate un procès 

d’impiété. Aristote se réfugie en Chabsis où il meurt en 322. 

Aristote se révèle savant, car il n’y a pas un seul domaine du savoir qui ne l’échappât. Il écrit 

d’innombrables ouvrages où il contrairement à Platon qui exprime de la libre discussion, 

ceux-ci revêtent la forme d’exposé doctrinaux. Nous pouvons ranger les ouvrages d’après la 

classification des sciences proposées par Aristote. 

Sciences théoriques → but = connaître. Pour connaître (physique, histoire, métaphysique) ; 

Sciences pratiques → but = connaître pour agir (éthique, politique, économique) ; 

Sciences poétiques→ but = connaître pour s’exprimer (rhétorique, poétique, logique). 

 Logique 1.

Elle se définie comme science des conditions du raisonnement correcte. Comment se servir de 

sa raison ? Telle va être la question préoccupante à Aristote. Nombre des philosophes qui 

l’ont précédé n’ont songé à examiner l’instrument intérieur avec lequel ils tentaient de 

comprendre leur raisonnement. L’homme a depuis toujours usé de la pensé et de la parole 

sans savoir quels sont les éléments et les règles qui entrent en jeux. Aristote va montrer que 

dans les productions de la pensée humaine, trois éléments fondamentaux entrent en action : le 

concept, jugement et le raisonnement. Pour éviter des erreurs que recèlent le concept et le 

rapport des concepts, Aristote fait recours au Syllogisme. Le syllogisme est une 

argumentation dans laquelle, certaines choses s’en suivent nécessairement. Il met en rapport 

deux prémisses c’est-à-dire deux propositions et en déduit une conclusion. 



20 
 

L’œil va d’une chose à l’autre doit regarder chaque chose singulière, mais l’esprit conçoit ces 

multiples choses en une seule fois. Nous regardons une maison après l’autre, alors que le 

concept maison comprend toutes les maisons. Aussi Aristote fait recours au jugement qui est 

une mise en relation de concept visant à énoncer quelque chose sur le réel. Ces énoncés 

attributifs doivent être vrais. Enfin, le raisonnement déductif ou syllogiste est un socle de 

combinatoire de concept. Trois concepts se combinent (grand terme, moyen terme et petit 

terme), en trois jugements (majeur, mineur et conclusion) tel que la conclusion résulte 

nécessairement des deux prémisses. C’est ce qu’on appelle la logique formelle. 

 Physique 2.

Aristote rejette la théorie mécanique des atomistes et il va plutôt s’intéresser aux causes de 

l’univers. Pour lui la nature n’accomplie rien sans but. Alors au mot cause, il donne quatre 

sens : cause matérielle (en quoi ? bois métal), cause formelle (origine qui a fait ?) cause finale 

(but en vue de quoi ?). Aussi Aristote entend que tout dans le monde est ordonné à une fin, et 

s’effectue dans un mouvement au sens de changement. Il y a trois sortes de mouvement : le 

mouvement local qui est l’acte d’un corps qui change de lieu, le mouvement qualitatif ou 

chimique qui est l’acte d’un corps qui change de détermination (froid ou chaud, amer ou 

doux), et enfin le mouvement quantitative ou biologique qui est l’acte d’un corps qui en train 

d’atteindre ou de prendre la quantité qui convient à son espèce ou son individualité 

(croissance ou décroissance). Ces mouvements sont propres aux vivants. 

Mais quelle est la cause de tout ce mouvement ? Tout changement implique trois 

changements réels : 

 Détermination première : eau froide ; 

 Détermination nouvelle : eau chaude ; 

 Substrat : matière permanente (eau). 

Les corps terrestres sont composés de : eau, feu, terre, air ; tandis que les corps célestes sont 

composés d’éther. Mais quelle est la cause de tout ce mouvement ? Tous les corps sont, dit 

Aristote, mis en mouvement par un moteur nécessaire à condition de n’être pas mû, c’est Dieu 

immobile et éternel. 

 La Métaphysique 3.



21 
 

« Tout homme a le désir naturel de savoir » affirme Aristote dans son œuvre métaphysique. 

Mais savoir quoi et savoir comment ? La métaphysique est la science de l’être en tant qu’être. 

C’est ici qu’Aristote rejette l’idéalisme de son maître (Platon), qui voit dans l’être individuel, 

une copie de l’idée transcendante, seule réelle et le matérialisme qui voit dans la matière seule 

séparée de l’idée le principe premier. Comment comprendre le rapport de l’idée avec les 

choses elles en sont séparées ? Elles existent mais dans les choses où l’esprit peut la tirer par 

abstraction. Par ailleurs, Aristote va génialement concilier les Eléates, précisément par 

Ménide et Héraclite. Il affirme qu’autour de l’être deux attributions principales s’expriment : 

l’être est substance et accident. La substance de l’être est ce qu’il est en soi (permanent) et les 

accidents sont ses qualités, quantités, temps, lieux … (changement). Toute réalité est 

constituée de l’être substance toujours permanent et de l’être accident qui varie. Aristote 

distingue aussi en l’être substance-accident, l’être en acte et l’être en puissance. L’individu est 

changeant, or l’être qui change réalise en lui-même des qualités qui n’y étaient d’abord que 

possible. Entre l’être et le non être, il y a donc un intermédiaire qui est le pouvoir être ou 

puissance réalisée par l’acte, ceci s’appelle principe de changement. 

Enfin, Aristote dira aussi que dans tous les devenirs, la matière tend vers sa forme. Donc 

toutes les choses muables sont composées de puissance de devenir ceci ou cela et d’acte par le 

quelle, elles prennent forme. Ainsi l’argile est matière par rapport à la statue qui lui est formé 

par rapport à la pâte brute que toute matière est informée. 

 La Psychologie 4.

Aristote considère le corps comme la forme du corps et non sa prisonnière comme pensait 

Platon. Elle est la cause formelle, intimement unie à une matière et lui donne par sa présence 

d’être substance vivante. L’âme se manifeste chez l’homme sous trois formes : âme 

végétative (nutrition, croissance, reproduction) commune aux êtres vivants, âme sensitive 

(sensation) commune aux animaux, âme raisonnable (raison) spéciale à l’homme.  Corps et 

âme, puissance et acte matière et forme : l’un a toujours besoin de l’autre pour s’accomplir. 

Alors comment procédé la connaissance humaine selon Aristote ? Toutes les idées viennent 

de l’expérience, le concept est réalisé dans les choses. Donc connaissance semble et 

connaissance intellectuelle font une seule chose. Ainsi l’âme distingue les êtres vivants des 

êtres sans vie. 

 L’éthique 5.



22 
 

L’éthique n’est pas une science à priori de ce que nous devons faire ; elle est plutôt un art de 

vivre. Mais quel est le but de la vie humaine ou quelle fin l’homme poursuit-il ? Ce que tous 

les hommes désirent, c’est le bonheur, c’est-à-dire un plaisir non pas relatif et passager mais 

plein et durable. Le bonheur est donc la fin de l’homme. Mais comment atteindre le bonheur ? 

Puisque le bonheur est un plaisir supérieur, il doit être la conséquence de l’activité supérieure 

de l’homme : c’est l’activité de la raison. Pour obtenir le bonheur, l’homme doit vivre par 

l’intelligence. Aristote pousse plus loin sa réflexion pour dire que le bonheur ne s’identifie ni 

aux plaisirs ni argent ni aux honneurs. Si l’homme prend pour but et règle de sa vie ce qui 

convient à l’animal (le plaisir) il ne suit pas le désir de sa nature. Et donc il ne trouve pas le 

bonheur. Et le bonheur est-il apporté par la puissance et l’honneur ? Si l’homme met son 

bonheur dans les honneurs qu’il reçoit, n’est-ce pas là dépendre d’un grand nombre de 

flatteurs, des gens intéressés d’obséquieux. Pour satisfaire leurs intérêts intimes. D’ailleurs, 

les honneurs même politiques passent vite. Alors le bonheur résulte-t-il de la richesse ? 

Aristote répond : « quant à la vie de l’homme d’affaire, c’est une vie de contrainte et la 

richesse n’est évidemment pas le bien que nous cherchons, c’est seulement une chose utile, un 

moyen en vue d’autre chose ». Pour que l’homme soit heureux, il faut que ses désirs, ses 

espoirs et ses volontés soient soumis à la raison en vue de la réalisation des possibilités propre 

à la nature humaine. Par ailleurs, dans le livre II, de l’éthique, le philosophe définit qu’il y a 

deux sortes de vertu : la vertu intellectuelle qui dépend de l’enseignement reçus et la vertu 

morale produit de l’habitus. C’est donc la répétition des actes justes qui permet d’acquérir la 

justice. Aussi il y a quatre  vertus principales : 

 La force : qui est une disposition habituelle qui permet de faire face aux plus grands 

périls. S’oppose à cette vertu la lâcheté ; 

 La tempérance : qui est une disposition qui permet à la raison et à la volonté de 

modérer de façon habituelle les désirs des plaisirs. Il faut donner une mesure 

proportionnelle aux désirs de ses plaisirs, en vue de leur légitime finalité, selon les 

circonstances et les personnes ; 

 La justice : qui est la disposition habituelle de la volonté droite à l’égard des autres. 

Cette disposition regarde avant tout le bien de la cité ; 

 La prudence : vertu d l’intelligence, prudence conduit à bien délibérer. Elle requière 

donc l’expérience de la vie, exige une certaine prévision de l’avenir, évalue les forces, 

détermine le temps, envisage le possible. 



23 
 

Il se trouve ainsi établit que chacun n’a de bonheur que pour autant qu’il soit devenu vertueux 

et sage et agisse en conséquence. L’image idéale de l’homme parfait est le sage. Mais seul 

Dieu est absolument sage et bienheureux non du fait de quelques biens extérieurs mais par lui-

même et par sa propre nature. 

 La politique 6.

« L’homme est un animal politique ». La moralité terrestre devait s’accomplir dans l’Etat. Le 

bien ne peut être réalisé et organisé que dans la société politique. Soumis aux lois, l’homme 

est le plus noble des êtres ; sans lois il est la plus sauvage des bêtes. Ce constat établit, quelle 

est la nature de l’Etat et quel but poursuit la politique ? Selon Aristote, l’Etat nait pour 

permettre aux hommes de survivre, mais ne se justifie réellement qu’en fonction du bien 

commun, donc d’une grandeur morale. Autrement dit l’Etat existe pour permettre la 

réalisation la plus haute de la nature sociale de l’homme. C’est pourquoi l’auteur dit « cultiver 

dans les hommes la civilisation et la vertu du citoyen ». La fin de la politique est de permettre 

de vivre bien, ce que requière la vertu de ses membres. Si pour Platon, l’autorité appartient 

aux philosophes rois, de par leur capacité intellectuelle et leur connaissance éthique, chez son 

disciple Aristote, l’autorité revient à celui qui peut prévoir et faire des projets d’avenir, l’Etat 

de soumission à celui n’apporte que sa rigueur corporelle. C’est pourquoi certains sont 

destinés à être des membres libres de la société politique et les autres devront aider les 

premiers dans les tâches matérielles de la vie quotidienne. Pour Aristote, le meilleur régime 

politique est la démocratie, où chaque membre de la communauté doit à l’occasion revêtir 

certaines fonctions et tour à tour gouverner et être gouverné. Le pouvoir dans l’Etat ne peut 

être concentré dans les mains d’une minorité ; car les autres citoyens risquent d’être réduits à 

la passivité. 

ETUDE DE TEXTE : l’homme est un animal politique 

Commentaire 

Selon Aristote, la cité est résultat d’un processus d’évolution naturelle. La finalité de la cité, 

c’est le bonheur d’être ensemble. La communauté seule permet de réaliser la perfection de 

l’homme et de lui apporter une satisfaction entière. Dire de l’homme qu’il est un animal 

politique c’est pensé qu’il ne peut réaliser complètement que dans le cadre d’une communauté 

il y trouve son propre bien et sa fin. La solitude n’est supportable que par un dieu (il se suffit à 

lui-même) ou un être qu’un Etat premier d’isolement a définitivement dégradé. L’homme 



24 
 

n’est donc pas cet être profondément impropre à la vie sociale, et qui s’y résout par intérêt. La 

communauté répond à un besoin première à une tendance fondamentale. 

Aristote relève aussi un autre fait, celui du langage humain qui prend son fondement que dans 

l’existence sociale. L’homme seul possède la faculté de parole. La voix humaine est le 

véhicule des valeurs qui dépassent la simple sensibilité individuelle. Ces valeurs sont 

précisément ce qui peut servir de principe à l’organisation d’une vie en commun. Le langage 

pour Aristote, est reversé par la dimension politique. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



25 
 

Chapitre 3 : LES POST-SOCRATIQUES 

Il est retenu que les préoccupations philosophiques des post-socratiques sont entre autre la 

spéculation pratique c'est-à-dire la morale. Comment à travers les vicissitudes de la vie 

politique et sociale, l’homme peut échapper au malheur ? Pour aborder cette question, 

l’épicurisme, le stoïcisme, le scepticisme et le néoplatonisme furent les principales écoles 

philosophiques de cette période qui se développent et professèrent des doctrines pour l’agir 

humain. 

 Epicurisme A.

Cette doctrine est prônée par Epicure et ses disciples. Elle est fondée sur un idéal de sagesse 

selon lequel le Bonheur  c'est-à-dire la tranquillité de l’âme est le but de la morale. 

L’épicurisme invite à ne craindre ni les dieux, ni la mort mais bien au contraire à rechercher 

les plaisirs simples et naturels de l’existence. 

 Epicure 1.

Né à Athènes en 341,  il fut élevé à Damas. En 306av. J.C., il revient à Athènes où, outre une 

maison, il acheta  un fameux jardin et y enseigna à 35 ans à des fervents disciples  de toutes 

conditions sa doctrine. Il y demeura  jusqu’à sa mort qui fut celle d’un sage serein et 

parfaitement maître de lui-même en 270 av.  J.C. 

La Philosophie de Epicure comporte trois parties : 

 La canonique : qui expose les règles du vrai ; 

 La physique : qui propose une explication de la nature ; 

 La morale : qui traite des conditions de la vie heureuse. 

 La canonique a.

Elle est une méthode de recherche dont le but est d’atteindre la vérité. Cette vérité,  de l’avis 

d’Epicure, repose sur la seule évidence sensible « les sensations sont les sources de toutes nos 

pensées ». Les sensations répétées laissent en nous des empreintes des empreintes qui nous 

permettent d’anticiper sur la perception par laquelle nous pouvons reconnaître les objets. Pour 

lui donc, l’idée générale n’est que le souvenir d’une sensation perçue à plusieurs reprises. A 

force de voir les hommes, s’imprime en nous l’idée de l’homme. Par conséquent, Luisation, 

image et anticipation fondent la connaissance humaine. 



26 
 

 La physique : b.

Epicure reprend l’atomisme  de Démocrite en y introduisant d’importantes modifications. Là 

où Démocrite assure que les atomes sont mûrs depuis toujours par un mouvement qui n’a pas 

besoin d’explication, Epicure assure que les atomes ont un poids qui détermine leur chute à 

travers l’espace vide. Certains atomes, par le fait du hasard devient de leur trajectoire de leur 

trajectoire et se rencontre. Si leurs forment le permet ils se rassemblent pour donner naissance 

à toutes réalités matérielles connues. L’âme est composée d’atomes subtils, matérielles. Elle 

meurt, se dissout avec le corps. La mort n’est pas à craindre car : tant que nous existons, la 

mort n’est pas, et quand la mort arrière, nous ne sommes plus. 

Quant aux dieux, ils existent mais bien heureux, parfait et indépendant. Ils se désintéressent 

du monde et des affaires humaines. L’ordre du monde n’est pas le résultat d’un plan 

raisonnable ou d’une intelligence divine mais du hasard. 

 La morale c.

L’expérience de la vie nous enseigne que les hommes recherchent perpétuellement le bonheur  

et précieusement le plaisir. L’éthique épicurienne appelé hédonisme appelle  à un plaisir 

administré avec l’économie pour être vraiment heureux, il faut distinguer le plaisir 

d’innombrable obstacle à écarter. Il faut donc dans la recherche du plaisir, distinguer : 

 Les plaisirs naturels et nécessaires (manger, boire, dormir) car leur satisfaction 

apaise la tempête de l’âme 

 Les désirs naturels mais non naturels (l’amour…) 

 Les désirs non naturels et non nécessaires et nécessaires (manger,  boire et 

dormir) car leur satisfaction apaise la tempête de l’âme ; 

 les désirs naturels mais non nécessaires (l’amour) ; 

 les désirs naturels et non nécessaires : la richesse. 

Aussi, dans sa lettre à Menacé, Epicure énoncera les attitudes à adopter pour être heureux : 

 Il n’y a rien à craindre des dieux qui n’interviennent pas dans les affaires humaines 

 Il n’y a rien à craindre de la mort, la mort ne consistant dans la privation de la sensibilité 

la crainte de la mort est une crainte sans objet. 

 Le  plus grand plaisir auquel nous puissions aspiré nous l’obtenons par la cessation de 

toute douleur. Ainsi, on peut atteindre  le bonheur par l’indépendance (autarkeia=se 



27 
 

suffire). Il indique que pour se suffire à soi-même, il faut se contenter du peu, diminuer 

ses besoins. Ceci conduit le sage à la tranquillité de l’âme, à l’ataraxie. 

Résumons ici que la hiérarchie des désirs, l’amitié, une vie sobre et calme, exempte des 

douleurs et des vaines craintes. Telle est la vraie sagesse. En application de cette morale, 

Epicure pratiquait une vie austère pour vivre heureux, il faut « un peu de pain, un peu d’eau, 

un peu de paille et un peu d’amitié.» 

Malgré sa vie exemplaire, l’admiration de ses disciples, le terme d’épicurien prendra un sens 

péjoratif.  Mais Gassendi rendra à Epicure justice en faisant connaître sa vraie pensée et son 

vrai visage. 

 Le Stoïcisme B.

La philosophie stoïcienne, fondée par Zénon de cituim, est enseigné dans un bâtiment public 

le Portique. Trois dates marquent l’histoire de cette école et du coup, trois grands moments et 

auteurs jalonnent la doctrine. 

En effet, le fondateur  (Zénon 322-264) venu à Athènes où il fut élève du cynique CRATES et 

de l’académicien XENO CRATE. 

Puis à l’IIe S av. J.C le stoïcisme fut introduit à Rome par Panetiers d’Athènes et Rosidonius 

de Rodes. 

Enfin pendant les deux 1
ers 

 de notre ère le stoïcisme est représenté par  Sénèque, Epictète et 

l’empereur Marc-Aurel. Mais, c’est surtout par  Cicéron que l’essentiel du stoïcisme nous est 

transmis. La division de la Philosophie stoïcienne obéit presque à celle des épicurienne. 

 La logique stoïcienne 1.

Les stoïciens se sont interrogés sur les fondements généraux de la connaissance humaine. 

Toute vérité vient des sens. L’homme est « une page blanche » sur laquelle viennent 

s’imprimer les signes reçus de l’extérieur. Le stoïcien est un sensualiste. A la force de 

l’évidence sensible, l’esprit donne son adhésion : c’est l’assentiment. Cet assentiment est 

comme la main fermé qui s’empare de la chose et la possède. L’accumulation des images 

constitue l’explication de l’idée générale. 

 La Physique stoïcienne 2.



28 
 

Le stoïcien va, dans le domaine de la physique faire beaucoup d’emprunt à Héraclite et 

certains éléments à Aristote. Les stoïciens posent comme 1
er

 principe que tout le réel, tout ce 

qui peut exercer ou subir une influence effective est corps. Aussi le réel apparaît sous deux 

formes corporelles mais de valeur inégale : la matière non qualifiée, pur substrat et le principe 

actif, la raison ou le feu créateur, qui produit toute chose en donnant forme et structure à la 

matière. Ce principe éternel de beauté et d’harmonie est de Dieu. 

Le Dieu stoïcien n’est pas transcendant mais inhérent : il n’est rien d’autre que le monde sous 

son aspect dynamique et régulateur : rien donc ne peut se pousser hors de Dieu ni échapper à 

sa sage volonté. Il est providence et dirige tout vers le bien. L’âme humaine est une émanation 

du feu divin, c’est un esprit actif, une intelligence qui donne au corps vie et unité. 

 L’éthique stoïcienne : 3.

La grandeur du stoïcisme est dans sa morale assez exigeante. Les passions et les sentiments 

doivent être réprimés voire éteints. La morale est surtout fondée sur la recherche de la vertu 

qui seule peut rendre heureux. Elle vise aussi l’autarcie, l’autonomie de la vertu. 

Par ailleurs, l’une des maximes tant répétée par les stoïciens est « vivre en harmonie avec la 

nature  ». Cela  signifie pour l’homme de comprendre l’ordre universel et y acquiescer. Pour 

cela, le sage stoïcien doit maitriser ses passions, se rendre insensible aux coups du sort et 

comprendre que tout ce qui arrive est conforme à l’ordre universel. C’est ainsi que s’explique 

le fameux « Abstiens-toi et supporte ». Car le monde est au Dieu qui vit selon des lois qu’il 

s’est fixées et dont ne sommes pas juge. Pour cela, il faut distinguer les choses qui dépendent 

de nous de celles qui ne dépendent pas de nous. La raison, faculté propre à l’homme, 

contribue à cet assentiment au destin et procure à l’âme la liberté et la paix (l’ataraxie). Le 

sage diffère du Dieu suprême seulement parce qu’il est mortel. 

Enfin, l’attachement de l’être à son bien être à la conservation de son existence donc  à lui-

même doit être réglé par la raison car il y a interdépendance entre les hommes. Pour ce faire la 

plénitude de l’homme ne peut se réaliser qu’en s’intégrant dans la société et dans l’ensemble 

de la nature grâce à l’amour qui le pousse vers toute l’humanité a c’est justement dans ce sens 

que Cicéron dira : « Caritas generis humanis ». Ainsi les stoïciens se disent les citoyens du 

monde. 

Cette morale se rapproche singulièrement de l’idéal chrétien et inspirera également des 

écrivains (Montaigne) et des Philosophes (Descartes et Spinoza). 



29 
 

Conclusion 

Comment peut-on concilier la Physique et l’éthique stoïcienne ? Car si l’univers est gouverné 

par une nécessité qui ne laisse place à aucune modification ; que tout ce qui arrive, alors 

l’homme est-il libre ? N’est-ce pas que le stoïcisme est u fatalisme ? Non justement car le 

sage stoïcien se caractérise en particulier par sa liberté à l’égard des passions. Aussi, ce n’est 

pas ce que nous faisons qui est important mais la manière dont le faisons ; sommes-nous 

prêtes à nous conformer librement au logos divin ou tenterons-nous de nous opposer ? Il est 

vrai que les passions sont parfois ou souvent des obstacles pour la droite raison, mais il faut 

qu’elles soient ses ennemies par nature : elles doivent devenir es servantes et autant que 

possible, en tant que telles ses amies. 

 Le stoïcisme impérial Romain : C.

 Epictète (50-125 av. J.C) 1.

Né esclave en Phrygie (Asie mineur), fut amené à Rome où il appartint à Epaphrodite, homme 

cruel, dit-on, qui s’amusait à le torturer. Tôt affranchi, peut être après la mort de son maître, il 

étudie la philosophie stoïcienne avec Musonius Rufus. Banni car en l’an 90, Donatien rend un 

édit chassant d’Italie tous les Philosophes. Il émigre en Epire, à Nicopolis, où il ouvre une 

école et exprime, par sa parole un véritable art de vivre. 

 La pensée : a.

Epictète, qui a connu Zénon à travers son maître Musonius Rufus, distingue ce qui dépend de 

nous (jugements, pensées) et ce qui n’en dépend pas (corps, richesses). En transformant sa 

relation au réel et non point le réel lui-même –le sage maîtrise ses représentations et demeure 

libre, sur le trône comme dans les chaînes. Le noyau de la doctrine d’Epictète est que chaque 

homme puisse bien conduire sa vie. Or cet art de bien conduire sa vie implique que nous 

vivions conformément à la nature. 

Qu’est-ce que la vie conforme à la nature ? Une existence en accord avec l’ordre immuable 

du monde c’est vouloir ce qui est impossible. Or pour réaliser cette ataraxie, cette absence de 

trouble nous distingueront ce qui dépend de nous et ce qui n’en dépend pas et nous nous 

rendrons maître de nos jugements ce qui importe, c’est le jugement sur la chose. Par exemple, 

le jugement sur la mort est central et non point la mort en elle-même. Ce sont nos opinions qui 

engendrent l’inquiétude de l’âme. En bref, il faut annuler toute représentation engendrant un 

trouble. 



30 
 

 Marc Aurèle (121-180 AP. J.C) 2.

Né à Rome, le 26 avril de l’an 121 de notre ère, Marc Aurèle est initié à la méthode d’éducation 

visant à l’harmonie de l’âme et du corps. Investi César en 161, son règne sera marqué par des 

guerres contre les barbares, dans la région du Danube. 

A la fin de l’an 180, il est atteint du Syphilis qui décimait son armée et il meurt après 19 années 

de règne sur le torrent du Danube. Bientôt le monde de la sagesse antique va basculer tandis 

que triomphe, progressivement la doctrine chrétienne. Marc Aurèle a vécu à un siècle où le 

philosophe a joué un rôle politique majeur. À l’IIe S. de notre ère, les philosophes deviennent 

un pouvoir d’Etat et une institution. L’empereur s’entoure de Philosophes qui se transforment 

en homme d’Etat. 

 La pensée a.

Cette pensée est mue essentiellement par la recherche éthique : Marc Aurèle veut bâti en lui-

même une citadelle inaccessible aux troubles. 

 La vision du tout b.

Marc Aurèle s’attache à la vision du tout, à la participation homme à l’ensemble de l’univers. 

Le monde n’est-il pas parcouru par le souffle divin de la raison ? Dieu est en tout, assure 

l’unité du monde et nous rattache à cette raison immanente aux choses, principes interne 

d’ordre et d’intelligence. 

Cette idée de la totalité et cette participation à la nature universelle conduisent Marc Aurèle à 

une approbation de tout ce qui est y compris la fugacité temporelle et la mut. Il faut adhérer au 

tout et l’accepte totalement fut ce dans ses aspects négatifs dans un instant tu ne seras plus que 

cendre ou squelette, nous rappelle l’empereur ce comment ne pas noter l’importance de la 

pense de la mort chez Marc Aurèle ? Elle désigne à la fois un phénomène de la nature et la 

possibilité d’une libération spirituelle. 

 La forteresse intérieure c.

La participation à l’esprit raisonnable (génie intérieure) nous rehaut au tout conditionne la 

morale de la liberté, l’accès à une citadelle intérieure marquée par la sérénité. Notre démon 

intérieur à l’abois de toute vicissitude, ne laissera rien au Hasard. C’est la paix de l’âme qui 

constitue notre vrai refuge. Le sage  trouve en lui-même une retraite. Puisque nous sommes 



31 
 

par raison, des fragments de divinité, ne renions à jamais le Dieu intérieur. Vivons libre et 

heureux. 

Teintées apparemment de pessimisme, les réflexions de Marc Aurèle constituent une adhésion 

à l’ordre universel, totalement approuve. Au sein de ce dernier l’homme, libre par son 

jugement, défie son autonomie. Inséré dans  le tout, et accède à la sérénité. 

 Le scepticisme D.

Le scepticisme apparait par opposition à l’épicurisme et au stoïcisme. Cette philosophie 

sceptique tire son origine de la déception résultante de l’incertitude des systèmes 

philosophiques précédente de la décadence des mœurs, de l’instabilité politique. Elle se 

rattache à l’ignorance professée par Socrate, au relativisme de Protagoras et en arrive aussi à 

nier pour l’homme la possibiliste de connaitre la vérité absolue : Ancien, académique et 

nouveau. 

 Le pyrrhonisme 3.

Ce courant professe une méthode de recherche, jamais achevée reprenant les thèses de 

Protagoras et de Gorgias. 

 PYRRHON D’ALIS (365-275 AV.JC) a.

Il n’a rien écrit (ce qui est manifeste à son scepticisme) mais fonde une école vers 330 AV.JC 

à Elis. Nous le connaissons les choses que par leur rapport entre elles et avec nous, mais 

jamais nous ne connaissons ce qu’elles sont en elle mêmes. Il est impossible de savoir ce que 

sont les choses, sinon que Pyrrhon déclare : « les choses sont égales et sans différences et 

indiscernable. Donc nos sensations et opinion ne sont ni vraies et ni fausses ». Alors quelles 

dispositions devons. Nous avoir à l’égard des choses ? Pyrrhon répond : « il ne faut avoir 

aucune croyance, demeurez sans opinions, sans inclination ». Il résulte aussi de cette 

disposition, silence et ataraxie s’abstenir de tout jugement. 

Désabuses, Pyrrhon et ses disciples trouverons dans le renoncement et le renoncement  et la 

résignation un remède contre l’incertitude et les malheurs du temps. Ils prennent le parti 

d’ignorer la vérité inaccessible à l’homme et croient que c’est la suprême sagesse. 

L’essentiel de la doctrine de Pyrrhon et ses disciples peut se résumer en deux notes : 

- Épochè : suspension du jugement ; 



32 
 

- Adiaphorie : indifférence académique représente par Arcensilas (316-241 AV.JC) et 

Carnéade (219-129 AV.JC), concentrent l’essentiel de leur pensée autour de la 

probabilité. Pour eux donc, il faut se contenter des probabilités à des degrés qui 

permettent d’approcher plus ou moins la certitude sans ce pendant l’atteindre : c’est le 

probabilisme. 

 Le néo-scepticisme 4.

C’est au débat de l’ère chrétienne que le scepticisme trouvera sa forme la plus achevée et 

radicale. Aenésidéme a systématise les arguments du scepticisme et montrant que toute 

connaissance est relative à l’homme (organe de sens, état physique milieu distance de 

l’objet…). Que toutes affirmation exige une preuve, celle-ci une nouvelle preuve jusqu’à 

l’enfin, il faut s’arrêter  à une Hypothèse (non prouvée). Sextus Empiries quant à lui 

représente dans le scepticisme la tendance empirique. Tout caractère vient de l’expérience. 

Car c’est par l’observation des faits qu’on peut arriver que sur des conventions et des 

commodités intellectuelles. D’où en pratique  conseille d’organiser sa vie en vie de l’utile (ce 

pragmatisme). 

 Le néo platonisme E.

C’est une courante philosophie, Proclus et Jamblique qui donna lieu à une systématisation de 

la Platon 

 HISTOIRE 1.

Le Néoplatonisme naquit à Alexandrie, en Egypte au  III
ème 

siècle après la philosophie 

nouvelle, ni comme une doctrine, mais comme une simple explication des dialogues du 

« divin Platon ». On a parfois toutes de s’appuyer sur les écrits des Néoplatoniciens pour 

retrouver ce que fut l’enseignement oral de Platon (attesté mais non diffusé), et notamment le 

contenu d’une célèbre leçon sur le bien. 

 LA DOCTRINE NEOPLATONICIENNE 2.

Selon le néoplatonisme, le principe ultime de l’univers est l’UN, infini, inconnaissable et 

parfait. La vie consiste à parvenir jusqu’à l’UN au moyen de la dialectique telle qu’elle se 

présent dans la Parménide de Platon ;  en partout de la proposition fondamentale « l’être est 

UN ». 



33 
 

Déférents niveau de réalité émanent de l’UN. Le plus élève est le nous (esprit) ou pure 

intelligence c’est de lui que dérive l’âme du monde dont l’activité créatrice engendre les âmes 

d’un degré inferieur, celles des êtres hommes. L’âme du monde est conçue comme une image 

du nous, précisément en tant que le nous est une image de l’un. Bien que distincts, l’esprit et 

l’âme du monde partagent donc la même substance, et sont, en d’autres termes, 

consubstantiels à l’UN. 

En tant qu’intermédiaire entre Nous et le monde matériel, l’âme du monde a le choix entre la 

préservation de son intégrité et de la perfection de son image, ou l’altération sensuelle et la 

corruption. Le même choix s’offre à chaque âme d’un degré inférieur. 

Lorsque l’ignorance de sa vraie nature et de son identité insuffle à l’âme humaine un faux 

sentiment de séparation et l’indépendance, elle succombe à l’arrogance et à la présomption. 

Selon le néoplatonisme le salut d’une telle âme est toujours possible, précisément en raison de 

cette liberté de la volonté qui lui a permis de choisir la voie de la matière. L’âme doit inverser 

son choix pour retourner aux sources de son être. Le processus de réunification s’accomplit à 

travers une expérience mystique et est appelé « conversions ». 

a. Ecole de Plotin (205-270 avant Jésus-Christ) 

Plotin est un philosophe romain, fondateur du néoplatonisme. Né en Egypte, il étudie la 

pensée de Platon auprès d’Ammonies Laccas à Alexandrie pendant 10 ans puis, vers l’an 247, 

part pour Rome où, protégé par Gallien, qui souhaite faire de lui la philosophie officie de 

l’empire, il fonde une école. 

 LES ŒUVRES 

Plotin enseigne la sagesse Pythagoricienne et platonicienne et prône l’ascétisme. L’œuvre de 

Plotin comprend  cinquante-quatre (54) traites écrits en grec, appelés Ennéades, qui eut été 

répartis en six groupes de neuf livres chacun. 

- La première des six Ennéades traite de la morale : dans. 

- Les deux suivantes est développée une théorie du cosmos et du destin et les trois 

derniers concernent les trois hypostases plotiniennes : Ane, intelligence et un 

 LA PENSEE 



34 
 

Le système de Platon repose essentiellement sur la théorie idées de Platon mais, alors que le 

fondateur de l’Académie suppose que les idées ou archétypes retient la dicté suprême au 

monde de la matière, Plotin adopte une doctrine de l’émanation. Celle-ci suppose que tout 

procède de l’être ou l’un, par des sortes de dégradations, à travers plusieurs intermédiaire, le 

1
er

 étant le nous ou pure intelligence, d’où découle l’âme du monde de là, s’écoulent à leur 

tour les âmes des hommes et des animaux et, en dernier lieu, la matière. Les entres hommes 

appartiennent aussi à ceux monde, celui des sens de l’intelligence pure.la matière étant la 

cause du mal, quel qu’il soit, la vie devrait avoir pour fin d’échapper au monde matériel des 

sens et, par conséquent, les hommes devraient s’écarter  des intérêts terrestre pour se consoner 

à ceux de la méditation intellectuelle. La purification et l’exercé de la pensé permettent aux 

hommes de s’élever progressivement à une intention du nous, et ultimement à une union 

totale et extatique avec l’UN, c.-à-d. Dieu. Platon prétend avoir fait l’expérience de cette 

extase divine devine à plusieurs refrisa durant sa vie. Pour Platon, la fin suprême de la vie est 

de se purifier de la dépendance des jouissances corporelles par la méditation philosophique et 

de se prépare à l’union extatique avec  L’UN. 

Les successeurs de Platon furent Porphyre et Lambilique. Nombre des théologiens chrétiens 

ont été profondément influencés par le Néoplatonisme. Platon constitue donc la transition 

naturelle entre l’antiquité et la philosophie du Moyen Age et la Renaissance. Un décret de 

l’Empereur byzantin Justicien Fermera l’école en 529 avant Jésus- Christ. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



35 
 

CHAPITRE 4 : LE MOYEN AGE OU L’ERE DE LA PENSEE CHRETIENNE 

Le déclin de la civilisation gréco-romaine à animé les philosophes occidentaux à abandonner 

l’investigation scientifique de la nature et le bonheur en ce monde pour se trouver vers le 

problème du Salut dans un monde autre et meilleur. La philosophie du Moyen Age sera donc 

caractérisée par la prédominance du dogme chrétien. A la conception du Dieu-Nature au 

Dieu-idée, le chrétien prône un Dieu-personne (Jésus – Christ). L’Eglise est adoptée 

officiellement, le rend maitresse de la spéculation philosophique, la juge, l’approuve et au 

besoin la condamne. 

Nous pouvons résumer cette période par cette phrase de Saint Augustin : « Le crois afin de 

comprendre». C’est la foi qui parle et non la raison. Nous vivons l’apogée de la scolastique. 

Dans le domaine réservé à la foi, la philosophie qui est œuvre de la raison, doit rester la 

servante du discours divin (Théologie). 

En effet, la religion chrétienne a pris contact avec la philosophie au II
e
 siècle de notre ère dès 

qu’il eut des convertis de culture grecque. Quelques notions d’origine philosophiques se 

rencontrent dans les Nouveau Testament (les quatre Evangiles et les épitres). 

 Le message chrétien A.

Quel est le sens spirituel du christianisme ? Un Dieu unique transcendant, parfait, infini, 

créateur, se substitue au cosmos rempli de dieux de la pensée hellénique. Nous sommes 

désormais aux antipodes du polythéisme grec, cette croyance eu une pluralité de dieux. Alors 

que les dieux grecs sont dans le monde et en font partie, alors qu’ils sont nés en lui, le Dieu 

chrétien est radicalement au-delà : il n’appartient pas à notre univers et marque sa complète 

transcendance par rapport à lui. Quant à la glorieuse résurrection des chairs, elle accomplira 

les promesses de Dieu, parole et verbe créateur ex nihilo : le monde et l’univers ont été 

engendrés à partir du rien. Le christ dont la mort a racheté et sauvé le genre lu, sert 

d’intermédiaire de médiateur, entre l’absolu et les hommes. Révélation, Foi, Salut : des 

notions inédites transforment la pensée occidentale. Le monothéisme unifie la nouvelle 

culture et dépasse le polythéisme ancien. Enfin, l’homme, conçu à l’image de Dieu est le 

maitre (potentiel) de la nature. 

 Le triomphe du christianisme B.



36 
 

Sur le plan historique, on assiste au déclin du paganisme et à la victoire du christianisme qui 

triomphe et le répand dans l’empire romain, tout entier porté par une force mystique 

s’appuyant sur l’amour et l’espérance du salut promis à tous. Pauvres et esclave aussi peuvent 

espérer participer au bonheur futur. Ce qui s’affirma, c’est l’idée d’un bonheur universel 

auquel la totalité de l’humanité pourrait accéder. 

En 312, l’empereur Constantin reconnait le christianisme comme religion d’Etat. Il deviendra 

religion officiel en 381 et le paganisme se trouva interdit en 391. En 526, l’empereur chrétien 

Justinien fait fermer l’école néo-platonicienne d’Athènes, l’Académie. En réalité, la 

Philosophie païenne sera intégrée dans la culture Chrétienne et non point réellement anéantie. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
 

Bibliographie 

 Jacquéline Russ, Philosophie : les auteurs, les œuvres, Edition Bordas 1996 ; 

 Denis Huisman, André Vergez et Serges Le Strat, Histoire des philosophes par les 

textes, Edition Nathan 1997 ; 

 Les philosophes par les textes de Platon à nos jours, par un groupe de professeurs, 

Edition Fernand Nathan 1989. 



 

 
 

 


